


C o le c c ió n  C la v e s  
Dirigida por Hugo Vezzetti



Paul-Laurent Assoun

E l v o c a b u l a r io  

d e  F r e u d

Ediciones Nueva Visión 
Buenos Aires



413.028 Assoun, Paul-Laurent
ASS El vocabulario de Freud - 1® ed. - Buenos

Aires: Nueva Visión, 2003
80 p.; 20x13 cm. (Claves)
Traducción de Paula Mahler
ISBN 950-602-462-6
I Título - 1. Psicoanálisis-Vocabulario

Titulo del original en francés:
Le vocabulaire de Freud 
© Ellipses Édition Marketing S.A., 2002

Toda reproducción total o parcial de esta 
obra por cualquier sistema —incluyendo el 
fotocopiado- que no haya sido expresamen­
te autorizada por el editor constituye una 
infracción a los derechos del autor y será 
reprimida con penas de hasta seis años de 
prisión (art. 62 de la ley 11.723 y art. 172 
del Código Penal).

© 2003 por Ediciones Nueva Visión SAIC. Tucuman 3748, (1189) 

Buenos Aires, República Argentina. Queda hecho el depósito que 
marca la ley 11.723. Impreso en la Argentina/Printed in Argentina



LISTA DE ENTRADAS 
DEL VOCABULARIO

A
Acto
Afecto
Ambivalencia 
Amor 
Angustia 
Asociación (libre) 
Atención parejamente 

flotante

C
Complejo de castración 
Complejo de Edipo 
Conflicto
Conciencia/Consciente
Construcción
Culpa (Sentimiento de)

D
Defensa
Deseo
Dinámica

E
Ello
Escena originaria 
Escisión del Yo

F
Fantasma
Fobia

I
Identificación
Imago
Inconsciente

L
Libido

M
Metapsicología

N
Narcisismo 
Negación -—.
Neurosis

O
Objeto

P
Perversión 
Placer (Principio de) 
Psicoanálisis 
Psicosis

r

7



Pulsión
Pulsión de muerte 

R
Realidad psíquica 
Re negación
Repetición (Compulsión 

de)
Representación
Represión

S
Sexualidad

Siniestro (Lo)
Síntoma
Sublimación
Sueño
Sujeto
Superyó

T
Tópica
Transferencia

Y
Yo

8



LISTA  DE LOS VOCABLOS ALEM ANES 
DEFINIDOS EN ESTE VOCABULARIO

Y  SUS CORRESPONDENCIAS EN ESPAÑOL

ABWEHR
Defensa

AGIEREN
Acto

AFFEKT
Afecto

AMBIVALENZ
Ambivalencia

ANGST
Agustia

BEWUSSTSEIN/
BEWUSST

Conciencia/Consciente
DYNAMIK

Dinámica
ES

Ello 
ECONOMIE 

Economía 
FREIE ASSOZIATION 

Asociación (libre) 
GLEICHSCHWEBENDE 
AUFMERKSAMKEIT 

Atención parejamente 
flotante 

ICH 
Yo

ICHSPALTUNG 
Escisión del Yo 

IDENTIFIZIERUNG 
Identificación 

IMAGO 
Imago

KASTRATIONSKOMPLEX 
' Complejo de castración 
KONFLIKT 

Conflicto 
KONSTRUKTION 

Construcción 
LIBIDO 

Libido 
LIEBE 

Amor 
LUSTPRINZIP

Placer (Principio de) 
METAPSYCHOLOGIE 

Metapsicología 
NARZISSISMUS 

Narcisismo 
NEUROSE 

Neurosis 
OBJEKT 

Objeto

9



ÖDIPUSCOMPLEX 
Complejo de Edipo 

PHANTASIE 
Fantasma 

PERVERSION 
Perversión 

PHOBIE 
Fobia 

PSYCHOANALYSIS 
Psicoanálisis 

PSYCHOSE 
Psicosis 

PSYCHISCHE REALITÄT 
Realidad psíquica 

SCHULDGEFÜHL
Culpa (Sentimiento de) 

SEXUALITÄT 
Sexualidad 

SUBJEKT 
Sujeto 

SUBLIMIERUNG 
Sublimación 

SYMPTOM 
Síntoma 

TODESTRIEB
Pulsión de muerte 

TOPIK 
Tópica

TRAUM
Sueño

TRIEB
Pulsión 

ÜBERICH 
Superyó 

ÜBERTRAGUNG 
Transferencia 

UNBEWUSSTE 
Inconsciente 

UNHEIMLICHE 
Siniestro (Lo) 

URSZENE
Escena originaria 

VERDRÄNGUNG 
Represión 

VERLEUGNUNG
Renegación 

VERNEINUNG 
Negación 

VORSTELLUNG 
Representación 

WIEDER­
HOLUNGSZWANG 

Repetición, 
Compulsión de 

WUNSCH 
Deseo

10



PRÓLOGO

¿En qué sentido puede concebirse y realizarse un vocabu­
lario freudiano? Un vocabulario supone el inventario de 
vocablos que designan, de manera relativamente unívo­
ca, conceptos.

Por lo tanto, primero deberíamos preguntarnos por los 
siguientes puntos previos, que condicionan la posibilidad 
y el uso del vocabulario:

• qué tipo de concepto está designado en los vocablos 
freudianos;

• qué tipo de “racionalidad” está contenida en esos 
vocablos.

I. L a  k ed  d e  c o n c e p t o s  p s ic o a n a l it ic o s  s e  s e p a r a  d e  LA RÉD DE 
CONCEPTOS FILOSÓFICOS.

1) Partamos de la siguiente paradoja: no hay “vocabu­
lario filosófico” psicoanalítico, en la medida en que el 
psicoanálisis se separa de la filosofía de un modo determi­
nado.

En la obra en la que examinamos la conjunción Freucl, 
la philosophie et les philosophes,' previa a ésta, relevamos 
los elementos precisos del rechazo del creador del psicoa­
nálisis por la filosofía.

- En primer lugar . en su concepto clásico pero también 
en su modo de funcionamiento de fondo, la filosofía se

1 Paul-Lauront Assoun ,Freud, la philosophie y les philosophes, PUF, 2J 
edición, “Quadrige'’, 1995. [Freud, lo filosofía y los filósofos. Barcelona, 
Paidós, 1982.1

11



basa en una “primacía de la conciencia” que vuelve proble­
mática la recepción y la elaboración de la “hipótesis de lo 
inconsciente”, fundadora del psicoanálisis.

- En segundo lugar, la filosofía tiene como fundamento 
un deseo de “visión del mundo” (Weltanschauung) intelec­
tual, construcción totalizadora especulativa, que contras­
ta profundamente con la ambición de parcelación de la 
“ciencia"'y7 por lo tanto, también de esta “ciencia de lo 
inconsciente”, tal como es reivindicada por el psicoanáli­
sis.

2) Sin embargo, conviene llevar más lejos el examen de 
la postura freudiana.

Freud está en una posición que le permite basarse en 
filósofos precedentes que tienen un papel de anticipación 
fundadora de sus propias hipótesis. El examen de la 
“galaxia filosófica” freudiana de referencias remite al 
mismo tiempo a Platón y a Kant y a la gran dualidad Scho- 
penhauer-Nietzsche. En este punto, remitimos al estudio 
de la conjunción Freucl et Nietzsche,2 que demuestra la 
importancia de la confrontación, salvo que se piense en 
la derivación compleja de la red de conceptos psicoanalí- 
ticos.

Por consiguiente, dentro del psicoanálisis se pone en 
juego la red de conceptos filosóficos, apropiada, por cierto, 
al uso psicoanalítico y sabiamente desfasada. Además, la 
“penetración” del concepto freudiano produjo efectos filo­
sóficamente definibles.

3) Nada sería, pues, más funesto para el psicoanálisis 
que “disolver” sus conceptos, adquiridos en el campo de su 
experiencia clínica, en categorías filosóficas. En este ni­
vel, un Vocabulario filosófico de la lengua freudiana no 
solamente sería algo poco deseable, sino que implicaría el 
peligro de negar el aporte propiamente analítico. El con­
cepto psicoanalítico, como demarcación del registro espe­
culativo del concepto es, por lo tanto, empírico, en el 
sentido de la referencia a la experiencia (empereia) de la

- Paul-Lnurent Assoun, Fruncí et. NicUsche, PUF, .1980, “Quadrige”, 
1997. [Freud y  Nietzsche, México, F.C.E., 1984.]

12



clínica. De modo que se trata de nociones inducidas del 
saber del síntoma, adquiridas a través de la escucha, 
productos de un “descubrimiento” -Freud aparece como 
una especie de conquistador- pero también portadoras 
de una ambición explicativa y, por ende, conceptual.

II. L a  RED CONCEPTUAL PSICOANALÍTICA, ADOSADA A UNA “CIENCIADE 
LO INCONSCIENTE”, SE DEMARCA DE LA RED CONCEPTUAL CIENTÍFICA 
CLÁSICA.

1. La segunda paradoja es la siguiente: el psicoanálisis, 
“ciencia de lo inconsciente”, si bien se separa de cualquier 
‘‘visión del mundo”, introduce lo “inconsciente” en la 
ciencia y, al hacerlo, subvierte el régimen “clásico” de 
la “ciencia”.

Por una parte, el psicoanálisis adhiere al ideal explica­
tivo de la “psicología científica” que se forjó a fines del 
siglo xix. Sobre este punto, remitimos a nuestro examen 
de estos modelos en Introduction á l ’épistémologie freu- 
dienne? Pero, por otra parte, el psicoanálisis elabora sus 
conceptos a partir de su experiencia específica -la clínica 
de los procesos psíquicos inconscientes— y rechaza cual­
quier fidelidad con juna “racionalidad” diferente, se trate 
de la filosofía o de las ciencias, exactas o humanas (biolo­
gía, etc.). Su lema “vjm fara da se” (“El psicoanálisis se 
hará a sí mismo”) encuentra su aplicación en su produc­
ción de conceptos ad hoc, es decir, forjados por Freud por 
y para “su” ciencia.

2) Pero todavía tenemos que añadir un complemento 
importante: existe una racionalidad analítica de algún 
tipo, bautizada con el neologismo “metapsicología” .4 En el 
artículo metapsicología ( ’*), que aparece más abajo, se 
encuentran las características propias del concepto freu- 
diano. Ésta, teoría fundamental del psicoanálisis, es irre­
ductible a la “psicología” en el sentido clásico y, también,

!
1 Pnul-Laurent Assoun, Introduction á l'épistémologie f'reudienne, 

Pavot. 1981,1990. i Introducción a la epistemología freudiana, México, 
Siglo XXI, 1982.1

* Pmil-Laurcnt Assoun, Introduction á la mctapsychologie freudienne, 
PUF, “Quadrige", 1993 [Introducción o la metapsicología freudiana, Bar­
celona, Pitidos, 19951; La mctapsychologie. PUF, “Que sais-je?”, 2000.

13



a la metafísica, pero vale como una especie de “esquema” 
intermedio entre metafísica y psicología (científica).

La metapsicología es ese saber teórico, adquirido sobre 
la base de lo real clínico, de los procesos que “llevan más 
allá” (meta) de la conciencia, y por consiguiente más allá 
de la “psicología” stricto sensu. Como “psicología de lo 
inconsciente” no puede ser otra cosa que una metapsico- 
logia. Por lo tanto, el vocabulario freudiano es necesaria­
mente un vocabulario metapsicológico.

III. T o d a  d e f in ic ió n  e l a b o r a d a  d e  u n  c o n c e p t o  p s ic o a n a l It ic o

TIENE NATURALEZA METAPSICOLÓGICA Y DA LUGAR A UN TRABAJO 

ORIGINAL DE PRODUCCIÓN LINGÜISTICA.

Éste es el fundamento radical y legítimo de llevar a 
cabo un Vocabulario freudiano.

1) El vocablo freudiano da expresión a un concepto que 
en sí mismo sintetiza una serie de “relaciones” extraídas 
de los hechos clínicos singulares. Es decir que el concepto 
fue construido durante una historia: la necesidad de la 
datación es, por consiguiente, importante. Recordemos 
que el término definido lo más rigurosamente posible le 
da a la expresión un movimiento de descubrimiento y de 
búsqueda. Por lo tanto, tolera una indeterminación que 
no compromete su carácter fundante.

2) El concepto freudiano forma parte de un “sistema”, 
no en el sentido especulativo de una construcción intelec­
tual, sino a contrario, como un elemento de una red 
conceptual: en este sentido Freud habla de la metapsico- 
logía como una manera de “aclarar y profundizar hipóte­
sis teóricas que se podrían plantear como el fundamento 
de un sistema psicoanalítico”.

3) El trabajo metapsicológico implica un trabajo so­
bre la lengua con el fin de darle a la metapsicología 
caracterizada de este modo, su lengua propia (su iciio- 
lecto).

i

14



A. Hay que dar cuenta de la paradoja fundante del 
vocabulario psicoanalítico: tiene la reputación de ser 
técnico -es la jerga de la disciplina, con frecuencia paro­
diada- pero íue forjado por Freud a partir del uso natural 
de la lengua, aunque éste haya sido redefinido por su uso 
metapsicológico. »Esto sucede con los términos acto, armor, 
angustia, conflicto, culpa, defensa, inquietante.

A veces Freud le da a un término totalmente común de 
la lengua un alcance que lo convierte en un término 
freudiano: “lo siniestro” (Unheimliche).

B. Ciertos términos, empleados antes que Freud, son 
un préstamo del uso científico anterior (“psico-filosófico”) 
ya sea en relación con un autor determinado, ya sea con un 
movimiento de pensamiento, pero fuertemente redefini- 
dos dentro de la lengua psicoanalítica, que los “reinventa” 
de algún modo. «Esto sucede con los siguientes términos: 
afecto, ambivalencia, Ello, consciente, construcción, ne­
gación, renegación, dinámica, economía, fantasma, in­
consciente, libido, narcisismo, neurosis, objeto, pulsión, 
represión, repetición, representación, sueño, Yo, perver­
sión, fobia, sujeto, síntoma, tópica.

C. Cuando es necesario romper con este uso, se impone 
la necesidad del terminus technicus, de la palabra técnica: 
entonces se producen neologismos, es decir, términos 
inéditos, que nunca fueron usados anteriormente. Esto 
sucede con los traducidos como asociación libre, atención 
igualmente flotante, escisión del Yo, complejo de Edipo, 
complejo de castración, imago, meta psicología, pulsión de 
muerte, psicoanálisis, realidad psíquica, Superyó, trans­
ferencia.

Hay que señalar que Freud parece no decidirse a forjar 
una palabra especial, que no pertenezca a la lengua 
natural, hasta que no puede resolver el problema de otro 
modo, es decir, cuando ni en el lenguaje cotidiano, ni en la 
lengua técnica (filosófica, psicológica, psicopatológica) 
hay disponible un término que pueda proporcionar a 
través cíe la expresión la “cosa” implicada. Después de 
todo, el neologismo freudiano típico es la palabra “psico­
análisis” (Psychoanalysis) rótulo denominativo de pro­
yección inédita [cf. Psicoanálisis (*)], neologismo autorre- 
ferencial de algún modo, ya que únicamente Freud puede

15



darle un nombre al “psicoanálisis" del que es el “creador”: 
para algo nuevo, palabra nueva.

IV. De e s t e  EXAMEN CRÍTICO p r e v io  SURGEN lo s  o b j e t iv o s  DE ESTE
VOCABULARIO, ES DECIR, RESTITUIR, A TRAVÉS DE LA COMPRENSIÓN Y  
LA EXTENSIÓN DE LOS CONCEPTOS DESIGNADOS POR LOS VOCABLOS, LA 
VIDA Y EL RIGOR DE LAS “PALABRAS DEL PSICOANÁLISIS”.

1) En sentido propio, por supuesto que existe un voca­
bulario de Freud, es decir, un conjunto de palabras o de 
términos propios de la “disciplina” llamada “psicoanáli­
sis”. Además, tuvo su consagración lexicográfica, ya que el 
uso psicoanalítico de algunas palabras aparece mencio­
nado en los diccionarios de las lenguas. El éxito social de 
algunas nociones -por otra parte compatible con la resis­
tencia al contenido del psicoanálisis- desembocó en una 
engañosa familiaridad, de manera que conviene volver a 
un uso adecuado y riguroso de los conceptos freudianos. 
Hay un conjunto de “vocablos” dotados de una significa­
ción particular y cuyo conjunto forma la “lengua" psico- 
analítica. Su creador, Sigmund Freud, es un creador de 
palabras-con una significación específica y rigurosamente 
definibles, aunque estén calcadas de una realidad en 
movimiento.

2) Las palabras freudianas forman parte de un corpus 
de conceptos que marcaron la condición contemporánea. 
Por lo tanto, es conveniente aprehender cómo la palabra 
clave de que nos ocupamos realiza una operación de 
derivación, bien a partir de la lengua natural, bien por 
préstamo de un uso elaborado (“psico-filosófico") para 
fijar una cierta significación.

Conviene situar el concepto considerado en la red serial 
o paradigma conceptual en el que se inserta: el signo (*) 
designa el (los) término (s) o concepto (s) a los que remite 
el término considerado: más que de simples correlacio­
nes, se trata de eslabones que suponen que el lector 
percibirá la interacción del significante y significado con­
siderados, al seguir, a través de los efectos de sentido, la 
lógica de las remisiones. Para ampliar las dimensiones

16



que proponemos aquí, remitimos a nuestra obra Psycha- 
nalyse.5

3) Las consideraciones precedentes indican las tres 
dimensiones que debe tomar en cuenta cada artículo 
conceptual.

Nivei I *:Definición específica sintética del concepto en 
su uso freudiano, a partir de su letra (uso corriente) y 
de su origen.

Nivel II **: Indicación del trabajo del concepto en sus 
grandes líneas, de su interacción con el resto de la red 
conceptual freudiana y de sus consecuencias dentro del 
corpus psicoanalítico.

Nivel III ***: Presentación de las implicaciones de la 
ruptura propuesta por el concepto correspondiente en el 
plano psico-filosófico, es decir, lo que la noción cambió en 
la problemática de pensamiento.

La o las referencias principales a los textos freudianos 
correspondientes a cada noción se indican al fin del 
artículo (Ref.) y también las referencias a nuestros estu­
dios o al conjunto de los textos implicados por la noción. El 
lector de este vocabulario podra, por lo tanto, consultarlos 
para ampliar cada uno de los artículos que aquí presenta­
mos:

-  para una presentación de las nociones y de las infor­
maciones conexas:

P.-L. Assoun,Psychanalyse, PUF, “Premier cycle”, 
1997 (señalado como Psy.).

-  para una presentación sintética de los conceptos 
metapsicológicos:

P.-L. Assoun,La métapsychologie, PUF, “Quesais- 
je?”, No. 3581, 2000 (señalado como Mét.).

-  para un estudio detallado del trabajo de los conceptos 
metapsicológicos:

P.-L. Assoun,Introduction á la métapsychologie

’ Paul-Laurent Assoun, Pxychaitalysc, PUF, “Premier cycle”. 1997.

17



freudienne, PUF, “Quadrige”, 1993 [Introducción 
a la metapsicología frcudiana, Barcelona, Paidós, 
1995] (señalado como IM F.).

4) Un concepto freudiano es, sobre todo, un terminas 
technicus, que hay que definir de la manera más exacta y 
rigurosa posible (I), un término que produce efectos de 
sentido internos (II) y, finalmente, un concepto que pro­
duce efectos en el saber del hombre (III), de manera que 
ya no es posible pensar la “realidad” designada del mismo 
modo después de la introducción del concepto por Freud. 
Por lo tanto, aclarar esto es necesario a la vez para evitar 
la labilidad del uso de los conceptos, al recordar que del 
psicoanálisis hay que hablar “con tanto rigor como sea 
posible”, y su fijación como un simple “pistón” o una 
representación edulcorada de la palabra. Es el modo de 
usar un saber que está vivo. Así, el aporte de Freud como 
autor y pensador puede volverse visible en el horizonte 
del pensamiento, reconquistado por lo inconsciente.

18

t



ACTO
(Agieren) (Ade, mise en)

* Bajo este registro del acto y de la acción están compren­
didas la idea del movimiento adaptado a un fin y la 
realización de una "potencia”. Junto a la representación y 
al afecto, es el tercer determinante psíquico. En Freud, 
designa, en su función inconsciente, al mismo tiempo una 
descarga, una forma de reconocimiento de la realidad y la 
expresión de una compulsión de repetición, lo que se 
refleja en la doble dimensión del actuar, como Agieren y 
como Handeln.
** Para Freud, la dimensión sintomática del acto está en 
los “actos fallidos” (Fehlleistungen). Lo que revelan estas 
acciones aparentemente fortuitas es la acción de un “mó­
vil” desconocido, inconsciente, de manera que éste logra 
alcanzar su meta. El acto es la ilustración electiva de la 
“psicopatología de la vida cotidiana”. Las acciones com­
pulsivas (Zwangshandlungen) - “rituales”-  del neurótico 
obsesivo también ilustran la categoría de “acto-síntoma”. 
En el plano metapsicológico, el acto tiene que compren­
derse, como el afecto (*), en términos de descarga. Pero, 
más allá de la descarga alucinatoria del principio de 
placer, la acción es función de la realidad: “El transporte 
motor que, durante la dominación del principio de placer, 
había servido para la descarga del aparato psíquico del 
superávit de excitaciones, ahora cumple con una nueva 
función, al aplicarse a la transformación eficaz de la 
realidad. Se transforma en actuar (.Handeln)".

19



El “pasaje aJ acto” puede ser comprendido como un retor­
no a una expresión “mágica” del principio de placer.
En la cura, el actuar se manifiesta en la repetición, con la 
forma de actos sintomáticos que se producen en lugar del 
“rememorar”, cuando el paciente “actúa en vez de recor­
dar”. Se trata de la dimensión del Agieren. Éste se mani­
fiesta en “pasajes al acto”; si de este modo el acto es factor 
activo de resistencia, es una forma de memoria ciega. La 
transferencia (* ) y sus manifestaciones positivas y nega­
tivas refieren al registro del acting out.
Más allá, los fenómenos de repetición implican el acto, lo 
que muestra su relación con la pulsión de muerte (*) y su 
función de desligazón.
*** El pensamiento de Freud, al que se considera centra­
do en las representaciones fantasmáticas, también es 
una contribución a la problemática del acto -en su dimen­
sión contrastante, en el cruce del principio de placer y de 
realidad como dimensión de lo real, respecto del habla-. 
Parecería que existe una puesta en acto inconsciente, 
manera de tomar literalmente la expresión de Goethe de 
que “en el comienzo estaba la acción”.
Ref.: Psieopatologia de la vida cotidiana, 1904; Formulaciones 
sobre los dos principios del devenir psíquico, 1911; Rememoracio­
nes, repetición, preelaboración, 1914.
Psy. 152, 478, Mét. 92-93, IMF. 179-208.

AFECTO 
(.Affekt ) (Affect )

* Término (Affekt) empleado por la psicología científica 
alemana (en simetría con el término Vorstellung [repre­
sentación (*)] -para designar “lo que pone en movimiento 
la sensibilidad” (W.Wundt). En el uso analítico, se trata 
de uno de los dos elementos que “representan” la pulsión, 
bajo la forma de descarga traducida en estado psíquico. 
“Si la pulsión no se vinculara a una representación o si no 
saliera a la luz como estado de afecto, no podríamos saber 
nada de ella”.
** La “doctrina del afecto” (Affektlehre), que tomó impulso

20



a partir de “el afecto arrinconado” en la histeria, forma 
una parte importante de la metapsicología (*). Hay que 
señalar que la angustia es el afecto privilegiado en el 
que se revela la inserción del afecto en la dinámica de la 
represión (:iI).
En el plano económico, determinante, el afecto es una 
descarga: véase la noción de “quantum de afecto” (.Affekt- 
betrag), es decir, “la pulsión, por más que esté separada de 
la representación y encuentre una expresión adecuada a 
la cantidad en procesos que se vuelven sensibles para 
nosotros como afectos”. Dicho de otro modo, por “cualita­
tivo” que sea, el afecto es una traducción de un proceso de 
gasto.
En el plano dinámico, lo propio de la represión es despla­
zar el afecto: en la medida en que la representación 
prohibida está desinvestida, el afecto pasa a otra repre­
sentación. Pero el afecto funciona también como señal de 
alarma de un peligro pulsional, como lo muestra el papel 
de la angustia (*).
En el plano tópico, la cuestión consiste en saber si se puede 
hablar de afecto inconsciente, ya que el afecto es, por 
definición, sentido y, por lo tanto, acompañado de concien­
cia. De hecho, el afecto es una especie de “intercambiador” 
entre “sistemas”, “consciente” e “inconsciente”. Se trata de 
una “posibilidad de rudimento que no pudo lograr desarro­
llarse", especie de “pieza adicional” (Ansatz). Por consi­
guiente, no se aloja propiamente en el sistema inconscien­
te, sino que cataliza un proceso inconsciente.
El problema reside en los destinos del afecto; en principio, 
el afecto no se reprime: se suprime - “supresión del afecto” 
(.Affektunter-drückung)-, se desplaza (neurosis obsesiva)
o se transforma (paranoia), sin contar el caso en el que se 
congela, como en la perversión, bajo el efecto de la renega­
ción (*). Sin embargo, Freud luego hablará de la represión 
(*) del afecto para distinguirlo de la represión de la 
representación que constituirá la renegación (*).
El afecto es también lo que le da su coloración sensible a 
la vida psíquica, al manifestar su ligazón con el cuerpo. 
Freud señala el carácter filogenético de los afectos: “Los 
estados de afectos son incorporados a la vida psíquica 
como recaídas de acontecimientos traumáticos arcaicos y

21



son resucitados, en situaciones parecidas, como símbolos 
mnémicos”. Dicho de otro modo, el afecto es la repetición de 
reacciones estereotipodas —reacciones características de la 
especie humana frente a traumas prehistóricos-, aunque 
parezca el elemento más “ individualizado”.
*** La noción de afecto rompe con el concepto clásico de las 
teorías de la afectividad y do la “emoción”, por una parte, 
al insertar el afecto en la pulsionalidad y, por otra parte, al 
desempeñar su función en el proceso de represión. SÍ bien 
“el afecto siempre tiene razón”, en la medida en que 
manifiesta la repercusión de un acontecimiento impor­
tante de la psiquis, sólo toma significación a través de los 
destinos de la Representación y la dinámica de la repre­
sión.
Ref.: Lo inconsciente, 1915; Inhibición, síntoma, y angustia, 1926. 
Psy. 390-395, Mét. 38, IMF. 137-158.

A M B IV ALE N C IA  
(Am bivalenz ) (Ambivalence )

i
* Neologismo forjado por Eugen Bleuler (Conferencia 
sobre la ambivalencia, 1910) y redefinido por Freud en su 
propia “teoría de la afectividad”, propiamente libidinal. 
Designa, como ambivalencia “de sentimiento”, la “conjun­
ción del amor y del odio hacia un mismo objeto”. La 
ambivalencia alcanza, por lo tanto, las “intenciones afec­
tivas” (Gefühlsrichtungen) diametralmente opuestas y 
dirigidas hacia un solo y mismo objeto (u “otro”).
** Esta ley que domina “nuestras relaciones de senti­
miento hacia las personas que más amamos” sería espe­
cialmente distintiva de la relación con el padre. “La 
ambivalencia pertenece al ser de la relación paterna”. En 
efecto, la importancia de la figura paterna surge del hecho 
de que las dos “direcciones afectivas” se dirigen hacia el 
mismo objeto -como soporte de la identificación (*)— en 
el contexto edípico [véase compleja de Edipo (*)]. La am­
bivalencia le otorga su coloración y su tono fundamental 
a la afectividad humana en su dimensión inconsciente.

22



La ambivalencia paterna de algún modo es signo de la 
relación con el “padre originario", tal como se desprende 
del asesinato originario.
#** dimensión ambivalente le otorga su verdadera 
dimensión a la pasión humana, que combina estrecha e 
inextricablemente amor y odio.
Ref.: Moisés y Ict religión monoteísta, 1939.
Psy. 234-235, IM F  156.

AMOR
(Liebe) (Arnour)

* Esta palabra, eminentemente polisémica, que designa 
la atracción y el apego afectivo y psíquico por otra perso­
na, con formas variadas -amor materno, amor fraterno, 
amor sexual— designa en Freud la relación inconsciente 
con el otro (libido), como amor sexual, elección de objeto y 
principio pulsional (Eros).
** Freud señala que el psicoanálisis, a pesar de todas las 
aplicaciones que tiene la palabra “amor”, no puede hacer 
otra cosa que aceptar este término que representa “un 
resumen totalmente justificado” e incorporarlo en el fun­
damento de sus propias “explicaciones y presentaciones 
científicas”. Pero el registro del amor aparece en diferen­
tes niveles en Freud:

— En referencia a la libido (*) a la que relaciona con 
Eros, tomado en su dimensión pulsional: es como “amor 
reprimido” que toma su poder inconsciente.

-  En referencia stricto sensu a una “psicología del 
amor” (Liebespsychologie) cuyo fin es determinar cómo se 
opera la “elección de objeto”, es decir, cómo el fantasma 
se pone en consonancia con el objeto, a partir de la cláu-

> sula edípica [véase complejo de Edipo (*)]: esto permite
sobre todo distinguir las dos “corrientes” de la vida libidi- 
nal, corriente “sensual” y corriente “tierna”, que*7a pala­
bra “amor” confunde al aludir simultáneamente a “mocio-

f nes sexuales” y a “mociones tiernas y amistosas”. La
pulsión inhibida en cuanto al fin (véase pulsión (*)1 
permite dar cuenta de este componente de ternura propio

23



del amor. Por otra parte, el “valor de afecto” es un elemen­
to que distingue el amor de la satisfacción sexual (véase 
el “amor cortés").

— En el plano metapsicológico, como pulsión fundamen­
tal, Eros, que designa las pulsiones sexuales al servicio de 
la vida y que se opone a Tánatos: “La meta de Eros es 
siempre establecer unidades mayores y, por lo tanto, 
conservar: es la ligazón". Es “lo que mantiene la cohesión 
de todo lo que vive”.
Es tentador simbolizar esta polisemia diciendo que la 
palabra latina (libido) remite a la dimensión sexual, 
la griega (Eros) a la dimensión pulsional fundamental y el 
término Liebe a la dimensión psíquica.
*** pensamiento de Freud modificó de manera decisiva 
la noción de amor -término que acepta más allá de sus 
equívocos— al extraer su contenido inconsciente, en el 
cruce entre la pulsión, el deseo y lo conflictivo: el amor 
edípico, que se origina en la prueba de lo prohibido ligado 
al incesto, le otorga su alcance al amor humano.
Ref.: Psicología de las masas y análisis del yo, 1921; Contribuciones 
a la psicología del amor, 19Í0-1912.
Psy. 524, Mét. 39.

AN G U STIA  
(An^s/) (Angoisse)

* El término Angst designa en alemán una forma de miedo 
(Furcht) cuyo objeto, contrariamente al del miedo propia­
mente dicho, que procede de un peligro externo manifies­
to, parece oscuro y parece organizar una movilización 
subjetiva.
Es el afecto que señala el aumento de un peligro pulsional, 
correlacionado, en ultima instancia, con una angustia de 
castración.
El estado de angustia es descriptible en el plano psicofi­
siològico: en él se disciernen, por una parte, “ciertas 
inervaciones motrices o descargas” y, por otra parte, 
ciertas “sensaciones” compuestas por “percepción de ac­
ciones motrices” y “sensaciones de placer-displacer”, lo

24



que le confiere su “tono fundamental” de tensión dolorosa. 
Al examinarlo, se observa que la condición del estado de 
angustia es la amenaza pulsional interna, es decir, un 
aumento de la excitación, elemento originario de la pul­
sión (*).
** La angustia siguió las tribulaciones de la teoría de la 
pulsión.
En un primer sentido, la angustia designa el efecto de la 
transformación de la pulsión (*) o de la libido (*) insatis­
fecha.
En un segundo sentido, la angustia es el acontecimiento- 
“señal” de aumento de un peligro pulsional. Esta trans­
formación de la definición está vinculada con el paso a la 
“segunda teoría” de la angustia (1926): es una “reacción 
de afecto” del Yo (*) que se da cuenta, de algún modo, del 
aumento del peligro pulsional: “El término angustia de­
signa un estado caracterizado por la espera del peligro y 
la preparación para éste, aun cuando no se lo conozca”. En 
este sentido, Freud habla de “preparación para la angus­
tia” (Angstbereitschaft): “La angustia, reacción originaria 
para el desamparo en el trauma, luego se reproduce en la 
situación de peligro como señal de alarma”. En este 
sentido, la angustia protege del pavor (Schreck) que nace 
de una confrontación con un peligro para el que no se está 
preparado.
Notemos que esto invierte la relación entre angustia y 
represión (*). En la primera versión, se suponía que la re­
presión engendraba la angustia; en la segunda, la angus­
tia, retomada por el Yo, empalma con la represión.
De este modo, Freud distingue entre “la angustia automá­
tica” -que manifiesta la reacción inmediata frente al 
peligro pulsional- y la angustia como “señal de alarma”, 
que implica la movilización del Yo (*) frente al peligro 
pulsional. Originada en la experiencia del desamparo y de 
la separación, toma su verdadera dimensión por la ame­
naza de castración (*). El fenómeno de fobia (*) es parti­
cularmente revelador en este caso, ya que la angustia se 
pone en acto a propósito de un peligro que vuelve en lo real 
mismo (objeto fóbico).
*** Para Freud, la angustia no es un simple estado 
psicológico ni una falla de la adaptación ni una experien­

25



cia existencial o metafísica: señala, en el modo defensivo 
y “del disgusto”, la presencia de un peligro interno pulsio- 
nal. Paradójicamente, cuando hay angustia hay deseo, 
que el sujeto siente como una ameríaza para su auto- 
conservación, pero que convoca a su ser deseante.
Ref.: Lecciones de introducción al psicoanálisis, 19 J 7; inhibición, 
síntoma y angustia, 1926.
Psy. 434-435, Mét. 58, 77, IM F. 146-152.

*

ASOCIACIÓN (L IB R E )
(freie Assoziation) (Association libre)

*La expresión creada por Freud vincula la noción de 
“asociación” (Assoziation), que designa una ligazón o 
conexión de representaciones, y el adjetivo “libre” (frei), 
que se opone a la idea de restricción. Sirve para designar 
la regla o método que consiste en que el que se analiza 
permita que se expresen ideas incidentes (Einfälle) pre­
sentes en su mente -simétrica de la “atención parejamen­
te flotante” (*) que se requiere del analista.
** Puesta a punto por la escuela de Zurich (C.-G. Jung) 
como test de reacción a “palabras inductoras”, el principio 
de asociación se impuso progresivamente en la técnica 
psicoanalítica como consecuencia del renunciamiento a la 
sugestión. Por lo tanto, la “regla” tiene una formulación 
que en principio es negativa: “el paciente debe contar todo 
lo que le pasa por la cabeza, eliminando toda objeción 
lógica o afectiva que lo pueda llevar a elegir”. Paradójica­
mente, esto crea una restricción para el locutor al que, de 
algún modo, se le impone simultáneamente la libertad 
radical para asociar, el enfrentamiento con su propia 
habla y su necesidad significante.
El desafío consiste en crear, por la libre asociación, la 
coyuntura propicia para que surjan “las representacio­
nes-fin inconscientes”, fin del devenir psíquico y que, en el 
régimen habitual de la psiquis y del habla, son eclipsadas 
por las “representaciones-fin conscientes”.
Como la pura libertad de asociación es imposible, el 
objetivo de esta “regla” es plantear el ideal regulador que

26



les da una oportunidad para que surjan a las “represen­
taciones-fin ocultas”, lo que converge en la rememoración 
del complejo reprimido.
Freud mencionó un precedente inesperado de su propia 
concepción en la de Ludwig Borne, en un texto de 1823, 
que recomendaba escribir todo lo que a uno le venía a la 
mente...¡para convertirse en un escritor original en tres 
días! Referencia simbólica al carácter en cierto sentido 
creador de la libre asociación.
*** Esta regla, más allá de su función “técnica”, tiene 
como significación desarmar la intencionalidad conscien­
te al permitir que el sujeto, deshaciéndose del dominio y 
del contrul de sus representaciones, haga fracasar la 
censura. Esto da cuenta de la unión estrecha del sujeto y 
su verdad de ser hablante.

Psy. 468-469.

A TE N C IÓ N  PAREJAM ENTE FLO TANTE 
(Gleichschwebcnde Aufinerksamtie.it)
(A ttention également flo ttante )

'"Expresión forjada por Freud para designar la actitud 
psíquica del analista en la escucha, que consiste en “no 
querer señalar nada en especial y recoger todo lo que se 
obtiene por la escucha”.
Asocia la idea de atención (Aufmerksamkeit), que implica 
la concentración en un objeto determinado, con el adjetivo 
gleichschwebend, que connota la idea de “flotar”. Literal­
mente, el verbo gleickschweben designa los golpecitos de 
las alas que realizan los pájaros para mantenerse “pla­
neando”. Se puede considerar analógicamente lo que 
representa el régimen psíquico del analista.
** Esta regla de mínima se impuso en cuanto Freud 
renunció a la hipnosis. Expresa la actividad representa­
tiva particular del analista. El rechazo por la tensión de 
la “atención” o de lo intencional tiene como fin evitar la 
selección (Au.swahl) a prior i de lo que sería “importante” 
en el habla del analizado. Rechazo por el pre-juzgar, a 
cambio de una forma de atención tanto más aguda cuanto

27



más “desconcentrada” sea. Esto permite hacerle justicia 
al contenido significante de lo que se dice y cuya impor­
tancia con frecuencia no es reconocible enseguida; en 
suma, para adoptar una postura a favor del descubri­
miento. De este modo, el analista puede “abandonarse a 
su propia actividad de mente inconsciente”, ya que lo 
inconsciente del analista funciona como “transmisor” de 
lo inconsciente del analizado.
*** ajj.j ¿g |a regja técnica, esta noción permite
aprehender el régimen asociativo que realza el trabajo 
significante del habla. Esto impone una.pasividad activa, 
abierta a la palabra del otro, que vuelve posible el acto 
analítico.
Ref.: Consejos al módico sObre el tratamiento psicoanalitico, 1912. 
Psy. 469-470.

COM PLEJO DE CASTRACIÓN 
(Kastrationskomplex) (Complexe de castration )

:ii Dado que un complejo es un conjunto estructurado de 
representaciones, es decir, “un cierto círculo de pensa­
mientos y de intereses dotados de poder afectivo”, Freud 
forja la expresión “complejo de castración” para designar 
el conjunto de las representaciones, afectos y actos ligados 
a la angustia de castración, es decir, al temor fantasmá- 
tico de perder el órgano sexual (pene).
** La expresión aparece, entre comillas, en el informe 
sobre el caso de fobia infantil del pequeño Hans (1908). En 
esta ocurrencia sintomática se revela el retorno a la 
realidad como una forma simbólica pero enigmática del 
peligro de castración (véase fobia (*)].
Su base está planteada, por una parte, por la teoría sexual 
infantil que atribuye a todos los seres un pene (universa­
lidad fálica) y, por otra parte, por el descubrimiento de la 
diferencia sexual anatómica, “hecho” en objeción a este 
postulado, partición entre la “percepción” y el “prejuicio”, 
que sólo adquiere sentido para el niño varón más tarde, en 
el momento de la prueba de fuerza edípica.
Se trata de un corolario del complejo de Edipo (*). En

28



efecto, en el momento en que el “pequeño Edipo” se 
confronta con la pulsión dirigida hacia la madre, se en­
frenta con la amenaza castradora (Kustrationsdrohung) 
encarnada por la figura paterna, de manera que el padre 
es “utilizado” para vivir su relación con la castración. 
Conflicto entre la investidura narcisista de esta parte del 
cuerpo propio y las mociones deseantes. Para “salvar” el 
falo, el niño entra en ia lógica del renunciamiento al 
deseo: la interiorización superyoica que procede de esta 
amenaza es lo que explica la marca cruel del Superyó (:|!). 
Hay que señalar también la idea de “placer de castración” 
(Kastrationslust) que supone que el sujeto se pone en la 
posición masoquista c(e convertir la angustia en un goce 
paradójico.
Freud postula una “fpse fálica” común a ambos sexos, 
caracterizada por la “primacía del falo”. La alternativa es 
“órgano genital macho o castrado”. Mientras que en el 
varón el complejo de castración marca la resolución del 
complejo de Edipo, en la niña, es lo que abre el camino 
para el complejo de Edipo: experimentada como perjuicio, 
la envidia del pene en la niña, durante la fase fálica. abre 
el camino para recurrir al padre. La angustia por la 
“pérdida del amor” equivaldría en la mujer a la “angustia 
de castración” en el hombre.
*** La dimensión de la castración remite a la dimensión 
de falta distintiva y constitutiva del deseo humano. Por 
eso Freud se esforzó por mantener el privilegio de esta 
dimensión, que experimentó luego una tendencia a la 
relativización en relación con la separación.
Hef'.: Análisis de la fobio de un niño de cinco años, 1909; La 
disolución del complejo de Edipo, 1923.
Psy. 239, Mét. 60, IMF, 198-199.

COM PLEJO DE EDIPO 
(Ödipuskomplex ) (Complexe d'Œdipe)

:,:Con esta expresión forjada por Freud, se designa lo que 
puede considerarse el artículo mayor de la teoría freudia­
na, introducido en 1895, así designado en su obra en 1910

29



y que sirve de “hilo conductor” para la elaboración del 
saber de lo inconsciente.
Es el complejo nuclear (Kernkornpíex: literalmente, “el 
complejo-núcleo” ) de la psiquis inconsciente. Puesto 
que un complejo es un conjunto estructurado de repre­
sentaciones, es decir, “un cierto círculo de pensamien­
tos y de intereses dotados de poder afectivo”, este 
complejo, bautizado en referencia al nombre de Edipo, 
el héroe de la tragedia de Sófocles, designa el conjunto 
de las representaciones y afectos que representan en el 
niño la combinación de mociones amorosas hacia la 
madre y de mociones agresivas dirigidas contra el 
padre.
** Todo niño es un “pequeño Edipo”, en la medida en que 
está confrontado con la “situación conflictiva más impor­
tante que tiene que resolver”, en su ser pulsional: la 
neurosis (*) muestra a contrario el fracaso de este “domi­
nio” del complejo y, por lo tanto, su poder.
En un primer momento Freud se da cuenta de la repercu­
sión particular de la obra ríe Sófocles, que hace que el 
espectador reconozca su tragedia íntima (inconsciente). 
Hay que recordar el argumento del “mito griego” que dio 
lugar a una elaboración en la tragedia de Sófocles tal 
como Freud lo resume. Edipo, hijo de Layo, rey de 
Tebas, y de Yocasta, fue “expuesto”, ya que un oráculo 
había advertido al padre que su hijo, que todavía no 
había nacido, sería su asesino. Sin embargo, lo salvaron 
y creció en una Corte extranjera, sin conocer su origen. 
Cuando interrogó al oráculo, éste le aconsejó salir del 
país, ya que se iba a convertir en el asesino de su padre 
y en el esposo de su madre. En el camino hacia su lugar 
de origen, se enfrentó con Layo y lo mató en la ruta a 
Delfos. Después de haber resuelto el enigma de la 
Esfinge en Tebas, fue recompensado con la mano de 
Yocasta y engendró dos hijos y dos hijas, hasta que 
estalló la peste. Al consultar de nuevo al oráculo, éste 
le dijo que el asesino de Layo debía dejar el país. Con la 
revelación de su doble crimen, de parricidio y de incesto, 
se cegó a sí mismo y abandonó el país.
En un segundo momento, Freud lo elabora teóricamente. 
El término no aparece en una obra publicada hasta 1910,

30



en el ensayo de “psicología amorosa" Sobre la más gene­
ralizada degradación de la vida amorosa. El complejo de 
Edipo se revela como la condición del amor y de sus 
síntomas.
En un tercer momento, propone una formulaciórr*Mesa- 
rrollada” completa, en el ensayo sobre El Yo y el Ello 
(1923) a través de dos formas, “positiva” y “negativa”. El 
“pequeño Edipo” no es considerado solamente en su rela­
ción de objeto con la madre y una identificación rival con 
el padre (aspecto “positivo”), sino en una relación de amor 
con el padre y una identificación rival con la madre 
(aspecto “negativo”).
En un último período, admite la existencia de una “fase 
pre-edípica” a la que le reconoce una función en la fase an­
terior. Esto no disminuye de ningún modo la importancia 
del eje edípico, pero lo sitúa en el momento posterior a las 
investiduras pulsionales. Esta fase tiene un papel espe­
cialmente importante en el caso del complejo de Edipo de 
las niñas, en el que el vínculo con la madre tiene un papel 
predeterminante, antes de recurrir al padre.
Este complejo tiene un alcance considerable en la medida 
en que da cuenta de los diversos aspectos del carácter 
conflictivo de la psiquis inconsciente en su dinámica de 
represión (*): elección de objeto, identificación (,|!), ambi­
valencia (*). Su correlato es el complejo de castración (*). 
*** El complejo de Edipo pone en evidencia la dimensión 
inconsciente fundamental del amor, tomada en esta di­
mensión incestuosa fantasmática. No se trata simplemen­
te de una especie de dificultad de aprendizaje afectivo, 
sino de una cláusula estructurante del deseo humano, lo 
que permite dar toda su significación a la idea de que “el 
niño es el padre del hombre”.
Ref.: Sobre la más generalizada degradación de la vida amorosa, 
1910; E l Yo y el Ello, 1923.
Psy. 217-223, Mét. 61-62, 77-78.

31



CO NFLICTO  
(K on flik t ) (C on fl i t )

*/Como designa una oposición de fuerzas antagónicas, el 
t'érmino se aplica en psicoanálisis al conflicto psíquico que 
enfrenta el deseo y la prohibición -del que el complejo de 
Edipo es paradigmático- y, correlativamente, el Yo y la 
pulsión, y los sistemas inconsciente/consciente.
** En un principio se lo consideraba resorte de la consti­
tución del síntoma histérico, luego del neurótico, genéri­
camente. El conflicto es la clave de la noción de “psiconeu- 
rosis de defensa” [véase neurosis (*)] y aparece como la 
clave de la formación del síntoma (:|:).
Por consiguiente, expresa el núcleo dinámico de la “psico- 
sexualidad” [véase dinámica (*)]. De ahí proviene el ca­
rácter “dramático” de la psiquis, del que la tragedia 
edíplca proporciona el modelo, al mostrar la confronta­
ción del sujeto con las exigencias pulsionales y con la 
prohibición (paterna). Lo sexual es el lugar de la conflic- 
tividad psíquica, lo que remite a la represión (*). El 
vocabulario agonístico [defensa (*)] le da a la expresión la 
dimensión conflictiva inconsciente ligada a la especifici­
dad de la “función sexual” (sexualidad (*)].
En el plano tópico, el conflicto pasa por la oposición entre 
“instancias”: consciente/inconsciente, Yo/Ello.
En el plano de las pulsiones fundamentales, es el antago­
nismo entre las pulsiones del Yo y las pulsiones sexuales 
(Hambre/Amor) y, luego, de Eros y de Tánatos, lo que 
escande la vida psíquica.
*** Decir que el conflicto es central en el psicoanálisis, al 
que se concibe como “psicología dinámica”, es decir poco: 
de hecho, la conflictividad aparece como el motor de la 
psiquis, bajo el aguijón de lo “psicosexual”.
Ref.: La perturbación psicógena de la visión según el psicoanálisis, 
1910; Esquema del psicoanálisis, 1938.
Psy. 443.

32



CONCIENCIA/CONSCIENTE 
(Beivusstsein/Dewusst)
(Conscience/Conscient)

* La conciencia designa la percepción sintética de los actos 
psíquicos y lo consciente el carácter de presencia -re­
flexiva- del sujeto en su propia representación. En Freud, 
el sistema percepción-conciencia constituye uno de los 
sistemas del aparato psíquico, distinto del inconsciente y 
del preconsciente, y está encargado de recibir nuevas 
percepciones, lo que hace posible la defensa y permite la 
relación con el mundo externo.
** La intervención freudiana consiste en superar la con­
cepción del “ser consciente” como “término puramente 
descriptivo”: asigna a lo consciente, órgano psíquico per­
ceptivo, una función sistèmica, que toma un sentido 
diferencial al mismo tiempo en relación con lo “precons­
ciente” y en relación con lo “inconsciente”: “el psicoanáli­
sis no puede situar la esencia de lo psíquico en la concien­
cia, pero debe considerar la conciencia como una cualidad 
del psiquismo que puede adjuntarse a otras cualidades o 
estar ausente”.
Esta relación entre los sistemas se inscribe en la noción de 
“doble inscripción” -la que se manifestaba en Esquema de 
psicología científica con la distinción entre neuronas 
permeables y otras impermeables- la función omega, 
propiamente consciente, que consiste en asegurar la fun­
ción perceptiva.
La censura marca la cesura entre “preconsciente” y 
“consciente”, por una parte entre “inconsciente” y “pre­
consciente”; por otra--lo que representa un dique que se 
impone a la representación-al pasar de un nivel sistèmico 
al otro.
Sin embargo, existe más que una estratificación: la inte­
racción es dinámica, como lo indica el modelo de la “piza­
rra mágica” en el que el sistema percepción-conciencia 
está figurado en la superficie, es decir, “la hoja cobertora 
constituida por celuloide y papel encerado”, en tensión con 
las huellas del sistema inconsciente, figurado por la capa 
de cera subyacente.
La redefinición de la tópica hizo pasar a la cuenta del Yo

33



(*) lo esencial de las funciones que corresponden al siste­
ma percepción-conciencia, es decir, la relación con el 
mundo externo y la función defensiva en el marco del 
conflicto psíquico.
*** Sería profundamente erróneo considerar que “la hipó­
tesis de lo inconsciente” impone la necesidad de economi­
zar la conciencia y lo consciente. Lo inconsciente no es un 
principio superior o que trasciende a lo consciente -en 
este sentido irracional-, sino un sistema propio. La repre­
sentación inconsciente se aprehende por el camino de la 
representación consciente, con un punto de tope y un 
régimen psíquico diferencial. De todos modos, el pensa­
miento de lo inconsciente propuesto por Freud obliga a 
reconsiderar la primacía del Cogito, al pensar no sola­
mente en un residuo oscuro o confuso de la idea clara y 
distinta, sino en un pensamiento de deseo irreductible a 
la conciencia.
Ref.: La interpretación de los sueños, 1900; Nota sobre la "pizarra  
mágica0, 1925.
Psy. 417-418, Mét., 26 IMF. 74.

CONSTRUCCIÓN 
(K onstruk tion ) (Construction )

* El término, tomado de la arquitectura y de la arqueolo­
gía, designa un ensamblado de elementos (edificio) y 
conlleva un matiz de “ficción”. En Freud, designa un 
fragmento coherente elaborado por el analista a partir del 
material proporcionado por el paciente, destinado a co­
municárselo y a volver posible la progresión en la recons­
titución de la historia infantil. En este sentido, es más 
amplio y más especulativo que la simple “interpretación” 
(.Deutung).
** Si bien el término apareció en 1918-1919 en el texto 
freudiano, hay que esperar hasta 1937 para que sea 
reconocido como una categoría propia a la que se le 
consagró un texto específico. De acuerdo con la metáfora 
arqueológica, se trata de reconstruir el desaparecido 
objeto originario por medio de los “restos”, vestigios vivos.

34



Contrariamente a la interpretación, que se realiza en 
relación con un elemento aislado (asociación, acto fallido), 
la construcción se relaciona con un conjunto completo 
de la “prehistoria” del sujeto.
El verdadero alcance de la construcción aparece cuando 
produce rememoraciones tan sensibles que toman un 
aspecto alucinatorio - “extra claro” (überdeutlich)—: en­
tonces el sujeto se acuerda de detalles en relación con la 
“verdad histórica” reanimada de este modo, aunque su 
núcleo siga estando oscuro.
Esto implica una forma de “comunicación” entre analista 
y analizado, que sigue siendo asimétrica -ya que la 
edificación de la construcción es un acto del analista- pero 
cuyo alcance reside en la validación por la producción 
mnémica del paciente.
*** Esta noción juega un papel clave en la génesis de la 
“hermenéutica freudiana”. Permite romper con la idea 
unívoca de una interpretación centrada en el sentido del 
objeto aislado: remite a la noción de proceso significante, 
constituido en el entredós de la relación analítica y, 
finalmente, subvierte la noción de “hermenéutica”.
Ref.: Pegan a un niño , 1919: Construcciones en el análisis, 1937. 
Psy. 482-483, Mét. 81, IMF. 60-61.

C U LPA  (SENTIM IENTO  DE)
(Schuldgefüh l) (Culpab ilité , Sentiment de)

* La culpa designa el estado que sigue a una falta (culpa) 
-crimen o delito- que justifica el ser castigado y juzgado. 
Por consiguiente, hace alusión a la sensación de ser 
culpable de una “falta”. La culpa inconsciente procede de 
una presión interna de lo reprimido que crea en el sujeto 
la sensación de una falta de naturaleza o de origen 
desconocido.
** La neurosis (*), enfermedad del deseo, se manifiesta 
por un sentimiento de culpa de origen desconocido. La 
noción se funde con el Superyó (*): en efecto, el Yo se siente 
culpable en relación con el Superyó. La noción de “necesi­
dad de castigo” {Strafbediirfnis) tiene el mérito de evitar

35



la ambigüedad inherente a la idea de un “sentir” de la 
culpa “in-consciente”.
*** A partir de Freud, la culpa no es metafísica ni moral, 
sino que procede de la relación del sujeto con el deseo: el 
sujeto aprehende a través de la culpa su ser deseante. Se 
siente culpable tanto de desear como de renunciar a su 
deseo.

DEFENSA 
(Abwehr ) (Défense)

* El término Abwehr, en su sentido propio militar, desig­
na la acción de protegerse de una fuerza enemiga por 
medio de una movilización activa. El “viejo concepto de 
defensa”, que constituye “la pieza más antigua de la teoría 
analítica”, designa la operación de respuesta frente a la 
reivindicación pulsional, o sea, “de manera general, todas 
las técnicas de que se sirve el Yo en sus conflictos”.
La noción tiene una situación estratégica, en la medida en 
que está estrechamente ligada a la noción de conflicto (*) 
y constituye la forma originaria de la represión (*).
** Al comienzo, la noción de defensa cargaba con todo el 
peso de la teoría dinámica -desde “la histeria de defensa” 
y las “psiconeurosis de defensa” en general—y fue especi­
ficada en primer término por la teoría de la represión -ya 
que, en cierto modo, es una especie de defensa sofistica­
da- y, luego, por la reelaboración de la tópica: el Yo (*) 
aparece como responsable de la función defensiva, como 
se ve en la teoría de la angustia (*).
Esta dimensión pasa por el conflicto entre la pulsión y su 
satisfacción (impedimento/prohibición). Considerar el con­
flicto psíquico impone el dualismo de las “pulsiones fun­
damentales”: “pulsiones del Yo” us. “pulsiones sexuales”, 
luego “pulsiones de vida” us. “pulsiones de muerte”: las 
relaciones de unión/desunión marcan la conflictividad. 
Su papel motor le confiere a la psiquis su carácter estruc­
turalmente dinámico. El conflicto es el medio para tomar 
en cuenta la realidad psíquica en tanto tal.
Freud adoptó en cierta medida la noción de “mecanismos

36



de defensa”, tal como Anna Freud los enumera en la obra 
que lleva este título (1936). El utilizaba con mayor propie­
dad la noción de “métodos de defensa”.
Más importante aún, la defensa puede ser considerada 
como la base del “juicio de condenación” (Verurteilung), lo 
que podemos denominar la función Ver- en sus diversas for­
mas: Verdrängung (represión) (*), Verneinung (negación) 
(*), Verleugnung (rencgación) (*), Verwerfung (repudio). 
*** Esta dimensión defensiva instaura el tema de la 
conflictividad.
Ref.: N uevas pu n tu a liza c ion es  sobre las neuropsicosis de defensa, 
1896.
Psy. 116, Mét. 43.

DESEO
(Wunsrh) (D ésir )

* El término Wunsch, que constituye el centro de gravedad 
de la teoría freudiana del deseo, no puede ser traducido 
literalmente por “deseo”, lo que se aplicaría mejor a los 
términos Begehr o Verlangen. En sentido estricto designa 
un “anhelo”, pero Freud lo toma en sentido fuerte, como 
“anhelo-de-deseo” o puesta en acto de un “deseo” (vaeu) 
inconsciente. Como toda la producción inconsciente está 
ordenada alrededor de la experiencia de satisfacción pul- 
sional y de la “realización del deseo” (Wunscherfiillung), el 
“deseo” es la moción psíquica que tiende a restablecer la 
experiencia de la primera satisfacción.
** Su principio se formula en relación con el trabajo del 
sueño: “la imagen mnémica de una cierta percepción 
queda asociada con la huella mnémica de la excitación que 
resulta de la necesidad. En cuanto se produce esta nece­
sidad de nuevo, gracias a la ligazón que fue establecida, se 
producirá una moción psíquica que buscará reinvestir la 
imagen mnémica con esta percepción e, incluso, evocar 
esta percepción, es decir, restablecer la situación de la 
primera satisfacción: una moción de este tipo es lo que 
llamamos deseo”.
Ésta da cuenta del sueño (*), del fantasma (*), del síntoma

37



(*) y de lo que puede referirse a la “psicopatología de la 
vida cotidiana” (lapsus, acto fallido, etc.) y a las “ocurren­
cias graciosas”.
*** g n contraste con las teorías que ponen el acento en el 
deseo como manifestación activa de una esencia y realiza­
ción de una satisfacción, Freud lo pone en el carácter 
propio del deseo de re-investir una satisfacción pasada 
(originaria) y de investir a todo signo capaz de volver 
posible esa reviviscencia. Esto coloca al deseo en posición 
de re-activación del objeto de la falta originaria.
Ref.: L a  in te rp re ta c ión  de los sueños, 1900.
Psy. 185-213, Mét. 37-38, IMF, 189.

I

D IN Á M IC A
(Dynamik) (Dynamique)

* Designa una de las tres dimensiones de la teoría psico- 
analítica de los procesos psíquicos [metapsicología (*)], o 
sea, el “punto de vista” que los aborda en referencia a 
fuerzas que pueden interactuar.
Esta dimensión se refiere a la teoría de las fuerzas físicas. 
** La red de conceptos dinámicos indica su coherencia: 
defensa o  conflicto o  pulsión -  deseo o  represión -  
pulsiones del Yo o  pulsiones sexuales — resistencia o  
transferencia -  pulsiones de vida <> pulsiones de muer­
te.
*** Esta noción manifiesta el carácter conflictivo y defen­
sivo del sujeto bajo el apoderamiento pulsional.

Psy. 383-386, Mét. 41-47, IM F. 49-50.

ECONOM ÍA 
(Econom ie) (Économ ie )

* Designa una de las tres dimensiones de la teoría psico- 
analítica de los procesos psíquicos (metapsicología (*)], o 
sea, el “punto de vista” que los aborda en referencia a la

38



energía psíquica que puede circular y, al menos virtual­
mente, ser cuantificable.
Esta dimensión se refiere al imperativo de medida de la 
física.
** La economía consiste en “el intento de seguir el destino 
de la cantidad de excitación y de llegar a alguna estima­
ción de su amplitud”. La red de conceptos económicos 
indica su coherencia: energía libre o  energía ligada -  
proceso primario o  proceso secundario -  principio de 
placer o  principio de realidad -  investidura <> descarga
-  libido.
Sin duda el umbral de esta “economía” está dado por el 
principio de inercia o de constancia, que tiende a mante­
ner la cantidad de excitación lo más baja posible.
Todo el registro del trauma psíquico remite a esta dimen­
sión: se trata de un “acontecimiento que aporta a la vida 
psíquica en un corto lapso un aumento de excitación tal 
que su eliminación o su elaboración de la manera normal 
y habitual fracasa, de donde surgen trastornos duraderos 
de la psiquis” .
*** Esta dimensión toma en cuenta, en referencia a un 
ideal regulador de cuantificación, la dimensión dereal del 
proceso inconsciente.

Psy. 380-382, Mét. 48-53, IMF. 51.

ELLO
(Es) ( £ a )

*Término tomado en préstamo de Georg Groddeck (El 
libro del Ello, 1922), para quien designaba la fuerza por la 
que “hemos vivido”, especie de “fondo”, a la vez orgánico y 
psíquico, que constituye “lo que hay de no personal” en el 
ser. La palabra Es constituye en alemán la locución 
impersonal demostrativa: “eso” o “hay”.
Freud lo considera la instancia psíquica que representa el 
polo pulsiona! de la personalidad psíquica.
** En la reestructuración de la tópica (*) el “Ello” adquiere 
las funciones esenciales en el sistema inconsciente. Sin

39



embargo, sería erróneo identificarlo pura y simplemente 
con lo inconsciente (*). El Superyó (* ) es también en gran 
parte inconsciente y si el Yo (*) asume la posición cons­
ciente, nace en el Ello. En contraste con otras instancias, 
el Ello “no tiene organización”, no “promueve ninguna 
voluntad”, se “llena con una energía que viene de las 
pulsiones”. Más que un “principio”, sirve para designar, al 
final de la “descomposición de la personalidad psíquica”, 
el lugar de residencia de la pulsión.
*** Por medio de la noción de “Ello”, Freud hace justicia 
a la dimensión pulsional y, al mismo tiempo, evita conver­
tirla en una fuerza irracional y “demoníaca”. Es el sujeto 
inconsciente, si se lo concibe como upokeimenon, pero sólo 
toma sentido en la tensión con el Yo-sujeto y el Superyó.
Ref.: E l Yo y el E llo, 1923.
Psy. 432-433, Mét. 75-76, IMF. 171.

ESCENA O R IG IN AR IA  
(Urszene) (Scéne o r ig in a ire )

* Término en el que se unen la palabra Szene y el prefijo 
Ur-, que designa lo originarioo lo primitivo. La escena es 
el lugar de la representación (Bünné, Schauplatz). En el 
relato del sujeto neurótico, es la.escena -que se encuentra 
explícitamente o en fragmentos— de un traumatismo 
sexual en el que el sujeto estuvo implicado en su infancia, 
ya sea como espectador —espectáculo del coito de los pa­
dres-, ya sea como meta -escena de seducción por parte de 
un adulto-.
** La puesta al día de estas escenas jugó un papel decisivo 
en el descubrimiento de la “fuente del Nilo” de la psicopa- 
tología, que marca “el nacimiento del psicoanálisis”. La 
cuestión de la realidad de la escena se le planteó de 
mañera dramática a Freud. Después de haber afirmado 
su valor causal real como pieza matriz de la etiología 
sexual de la neurosis, experimentó su carácter “dudoso”, 
incluso ficticio, como lo indica en la carta a Wilhelm Fliess 
del 21 de septiembre de 1897, en la que expresa su 
escepticismo sobre su propia neurótica (teoría de las

40



r

neurosis). Lejos de quitarle importancia a la escena origi­
naria, esta autocrítica permitió mostrar el alcance fantas- 
mático de estas escenas, más allá de la veracidad de las 
escenas traumáticas, cuya realidad material puede com­
probarse, por otra parte. Lo esencial es la realidad psíqui­
ca de estas escenas y, de manera más radical, la resonan­
cia y la significación que tienen para el complejo de Edipo 
(*). La escena originaría toma su significación como cober­
tura para un fantasma edípico.
De este modo, existe un lazo profundo con el fantasma (*) 
y, correlativamente, entre escenas originarias y fantas­
mas originarios, cuyos objetos se corresponden: seducción 
y castración, especialmente.
*** La noción de escena originaria, y de las asociadas a 
ella, de algún modo contiene y simboliza las cuestiones 
mayores de lo inconsciente: lazo entre originario y sexual, 
relación del sujeto con el otro, deseo y realidad.

Psy. 121-125, 313-315, IMF. 94-95.

ESCISIÓN DEL YO 
(Ichspa ltung ) (Clivage du M o i)

*E1 término Spaltung, que en mineralogía designa la 
fractura de los cristales según los planos de orientación 
(“direcciones de escisión”), fue aplicado por E. Bleuler al 
Yo en la esquizofrenia. Freud forjó la expresión a partir de 
la palabra Spaltung y de la palabra Ich (Yo), para desig­
nar una situación psíquica del Yo en la que coexisten dos 
actitudes en relación con la realidad externa y/o la castra­
ción, una que implica el reconocimiento y la otra, la 
renegación.
** Si bien en los primeros escritos la palabra Spaltung, 
introducida por Bleuer en 1911, era utilizada a propósito 
de la disociación histérica, en 1927 Freud la aplica al Yo, 
en correlación con la renegación (*) (Verleugnung). En 
1938 la ilustra con el ejemplo de un niño que, después de 
una conducta masturbatoria, fue enfrentado a una ame­
naza de castración por parte de una niñera y que encontró 
la manera de reconocer y renegar al mismo tiempo la

41



amenaza. El resultado se alcanza “al precio de una hendi­
dura en el Yo (Einrisse im Ich )”. Esta hendidura plantea 
la base de la escisión: “Las dos reacciones opuestas en el 
conflicto son el núcleo de una escisión del Yo”.
El mismo Freud se preguntaba al final de su trayecto si 
este fenómeno “era conocido hace mucho como algo evi­
dente” o “algo nuevo y desconcertante” y parece haberse 
decidido por la tesis de la novedad. De hecho, esto obliga 
a pensar en una fisura interna del Yo, en tanto que la 
represión (*) representa un corte entre el Yo y el objeto. 
Ahora bien, como ya se ha visto, esta posición subjetiva se 
instaura bajo el efecto de la castración (*).
Señalemos que la escisión del Yo puede ser conocida a 
mínima como un mecanismo de defensa (*) original, pero 
también, de manera mucho más radical, como revelado­
ra de una estructura de la subjetividad inconsciente, lo 
que abre las perspectivas de un gcspaltener Subjekt o 
sujeto escindido. Esto supone una “escindibilidad” (Spalt■ 
barkeit) del Yo.
Esta noción es tópicamente problemática, ya que obliga a 
dejar de pensar en una relación intersistémica (como 
entre ‘Y o ” y “Ello”) [véase tópica (*)] para pensar en una 
t/zímsistémica (¡entre ‘Y o ” y “Yo”!).
La escisión tiene importantes consecuencias psicopatoló- 
gicas, ya que los “erifermos mentales” pueden ser conside­
rados como “estructuras hendidas” (rissige Strukturen): 
cuando se presenta una hendidura (síntoma), se puede 
postular una “articulación” (Gliederung).
*** La noción de Yo escindido, más allá del mecanismo de 
defensa, constituye sin duda el aporte más importan­
te de Freud a la noción de sujeto (*). Obliga a revisar la 
idea de una unidad sintética del Yo, aun cuando fuera de 
tipo trascendental: cuestionamiento de la “síntesis de los 
procesos del Yo”, en la medida en que las dos posiciones 
judicativas opuestas pueden coexistir en un Yo al que hay 
que repensar, entonces, a partir de esta posición dividida.
Ref.: La escisión del yo en el proceso defensivo, 1937; Esquema del 
psicoanálisis, 1938.
Psy. 455-456, Mét. 78, IMF. 253-256.

42



FAN TASM A 
(Phantasie) (Fantasme)

* El término Phantasie designa al mismo tiempo la ima­
ginación -como facultad-y su producto (el fantasma). En 
Freud, se trata del producto de la actividad psíquica que 
consiste en la elaboración de escenarios, a partir de la 
actividad de soñar despierto, y cuya función es aportar 
correcciones a la realidad frustrante y sostener el princi­
pio de placer.
** En el plano económico, el fantasma es lo que defiende 
el espacio en el que el “principio de placer” puede funcio­
nar. Su fuente está en el juego infantil y, por ende, 
mantiene una especie de zona-tapón con las frustraciones 
(rechazos) y decepciones de la realidad: el adulto fantasea 
en lugar de jugar y por este medio prolonga la actividad 
lúdica. Esto permite “indemnizarse” de los renunciamien­
tos impuestos por el principio de realidad. Freud lo com­
para alegremente al Yellowstone Park, la primera (1872) 
de las reservas naturales creadas por las sociedades 
industriales como zona salvaje protegida. El fantasma es 
una zona psíquica de este tipo, para el uso del individuo, 
especie de santuario del principio de placer que vuelve 
soportable la realidad.
El fantasma plantea un problema tópico: ¿en qué medida 
puede ser considerado como una formación psíquica in­
consciente? Por su estructura aparente, tiene un aspecto 
y un grado de organización que basan su afinidad con las 
formaciones conscientes pero, por su origen, es inconscien­
te —y comparable, según la metáfora freudiana, oe». los 
“mestizos” que se parecen a los blancos pero tienen algún 
rasgo que traiciona su origen distintivo; por lo tanto, el 
fantasma es propiamente una formación psíquica mesti­
za. De ahí el aspecto-frontera de los fantasmas: “se acer­
can mucho a la conciencia y se quedan ahí sin ningún 
trastorno mientras no se produzca una investidura inten­
sa, pero son remitidos en cuanto superan un cierto nivel de 
investidura”. El fantasma constituye una especie de com­
promiso pero, en cierto modo, economiza el síntoma.
En cuanto a su contenido, los fantasmas sirven para 
expresar la bisexualidad, como lo indica el fantasma



histérico que enlaza un “fantasma masculino” y un “fan­
tasma femenino”.
El fantasma tiene un papel importante en la temporali­
dad psíquica, entre el deseo pasado, la impresión presente 
y la proyección futura. El examen del fantasma en “Pegan 
a un niño” ( 1919) permite mostrar la escritura, incluso la 
lógica del fantasma, implicada, en su latido consciente/ 
inconsciente, en la lógica edípica. El escenario del niño 
golpeado pone en escena un fantasma de fustigación 
descifrable según el deseo edípico.
La realidad psíquica de los fantasmas se apoyaría sobre 
“fantasmas originarios” -observación del coito de los 
padres, seducción, castración- de manera que “al crear 
fantasmas, el niño llene solamente, con la ayuda de la 
verdad prehistórica, las lagunas de la verdad individual”. 
*** Con su teoría del fantasma, Freud rompió con la 
concepción de una imaginación: el fantasma no es una 
simple “evasión”, sino lo que sostiene efectivamente el 
deseo y pone en acto la “realidad psíquica”.
Ref.: Formulaciones sobre los dos principios del acaecer psíquico, 
1911; Pegan a un niño, 1919.
Mét. 46. IM F. 189.

FOBIA
(Phobie) (Phobie)

* Término introducido en la psicopatologia para designar 
un miedo (phobos) sintomático y que da lugar a un inven­
tario de sus diversas formas, objetos y situaciones (agora­
fobia, claustrofobia, etc.).
Freud presenta su etiología en referencia a su teoría 
pulsional: la fobia procede de la proyección de un peli­
gro pulsional interno que viene a actualizar el retorno en 
la realidad del peligro de castración.
** La fobia es descripta en el marco de la “histeria de 
angustia”, sobre todo en el fantasma de prostitución que 
encubre el ataque agorafóbico en las mujeres histéricas. 
El examen de la fobia infantil del pequeño Hans marca un 
vuelco mayor, es decir, muestra la angustia de castración

44



en la cristalización de esta “zoofobia” (fobia a los caballos). 
Por otra parte, le sirve a Freud para formular el concepto 
de complejo de castración (*). El animal fóbico aparece 
como el símbolo del padre castrador, como eco del totemis­
mo. Miedo “devorador” a ser devorado.
La segunda teoría de la angustia (*) hace resaltar el papel 
determinante de la fobia. Postula que “la reivindicación 
pulsional no es en sí misma un peligro, muy por el 
contrario, sólo lo es porque implica un verdadero peligro 
externo, el de la castración”.
*** Lo que muestra la fobia, de alguna manera, es “lo 
inconsciente del miedo”, es decir, lo que el miedo expresa 
y disimula, la prueba del deseo confrontado con su prueba 
inconsciente denominada “castración”.

Psy. 301, Mét, 90.

IDENTIFICACIÓN 
(Identifizierung) (Identification)

* El término designa literalmente el acto de reconocimien­
to de la identidad y de asimilación. Para Freud, es la 
“expresión más precoz de una ligazón de sentimiento 
(Gefühlsbindung) con otra persona”, que consiste en asi­
milar o en incorporar psíquicamente una propiedad del 
otro.
Se distingue de la “elección de objeto”: identificarse es 
querer ser el otro-objeto y, por lo tanto, quererser como él, 
en tanto que amar es querer tener el objeto-otro.
** La histeria proporciona la oportunidad para aprehen­
der la relación identificatoria con el otro que revela el 
“contagio mental”. Expresa un “como si”. En su exposición 
más explícita sobre la noción (1021), Freud distingue tres 
tipos de identificación:

-  en primer lugar, el término designa genéricamente la 
forma originaria —“primaria”—de relación con el objeto -por 
lo tanto anterior a la relación de objeto (*) propiamente 
dicha-, lo que remite a la relación oral caníbal (identifi­
carse con el objeto es, por lo tanto, tragarlo e ingerirlo 
fantasmáticamente);

45



-  en segundo lugar, designa el sustituto regresivo de 
una elección de objeto abandonado y, en este sentido, 
secundario;

-en  tercer lugar, designa)a asimilación, en ausencia de 
toda investidura sexual, de un “rasgo único” (einziger 
Zug) común (y no de la totalidad del objeto).
La identificación tiene un papel determinante en la géne­
sis psicosexual, en el contexto del complejo-de Edipo (*). 
*** La noción de identificación modifica la concepción del 
sujeto y de la relación con el otro:

-  por una parte, vuelve más compleja la noción de 
identidad, en la medida en que la identificación no es una 
propiedad del Yo, sino su modo de constitución;

-  por otra parte, rompe con la noción de imitación: 
manifiesta una presencia del otro en uno.
Dicho de otro modo, la identidad no es algo previo al 
proceso de identificación(es): éste participa en su consti­
tución y la despliega. Esto demuestra la implicación 
íntima del otro en la constitución del sujeto.
Ref.: Psicología colectiva y análisis del Yo, cap. VII, 1921.
Mét. 68-70, IMF. 250.

IMAGO
(Im ago) (Im ago)

* Expresión propuesta por C.-G. Jung (Metamorfosis y 
símbolos de la libido, 1911) en referencia a la novela 
epónima de Cari Spitteler (1903). En Freud, el término 
designa una imagen construida a partir de los primeros 
objetos de la historia del sujeto, en su dimensión de 
idealización y de identificación.
** En su dimensión arcaica, la imago manifiesta la 
presencia paterna originaria, en su eminencia. Freud 
describió sus efectos en el encuentro con antiguos pro­
fesores que permitía, al mismo tiempo, la suplantación 
de figuras paternas, después de la emergencia de la 
ambivalencia, y la conmemoración de la nostalgia pa­
terna.

46



La transferencia (*) atestigua la reviviscencia de estas 
Imágenes.
*** Esta noción muestra la significación de la altericlad 
puesta en imagen en la génesis del sujeto.

Reí'.: Sobre la psicología del colegial (1914).

INCONSCIENTE
(Unbeivusste) (Inconscient) - .

* En alemán, en el sigloXVIII, esta palabra era un adjetivo 
(Platner) y designaba una “ausencia” de la conciencia. 
Luego, al pasar a ser un sustantivo, fue considerado un 
principio metafísico (E.V. Hartmann, 1869). En psicoaná­
lisis, designa el sistema del aparato psíquico constituido 
por contenidos reprimidos que juegan un papel central en 
la dinámica psicosexual -represión— y que remiten a un 
funcionamiento “primario” ordenado según el principio 
de placer.
** En tanto lo in-consciente designa en un sentido inme­
diato el carácter opuesto al consciente, o sea una repre­
sentación no acompañada de un sentimiento reflexivo, 
podemos decir que toda la conceptualización freudiana 
consiste en especificar esta noción como un concepto, con 
los recursos de la metapsicología (*). Se pueden distinguir 
tres niveles de elaboración.
En el nivel I, propiamente descriptivo, el adjetivo “incons­
ciente” designa el carácter de una “representación” o de 
un “elemento psíquico cualquiera”, es decir, su aptitud 
para desaparecer de la conciencia (*) y para reaparecer, lo 
que deja suponer que, durante ese tiempo intermedio, se 
mantuvo como “representación latente”. Por consiguien­
te, se denomina “inconsciente” a una “representación tal 
que no notamos su existencia, pero que estamos dispues­
tos a admitir sobre la base de indicios y de pruebas de otra 
naturaleza”. Este nivel corresponde sobre todo a la con­
cepción pre-freudiana común de lo inconsciente, cuya 
función corresponde al sistema “preconsciente” en la 
representación del aparato psíquico.
En el nivel II, que podemos denominar dinámico, lo

47



inconsciente designa la característica propia de un cierto 
tipo de representaciones que pueden quedar activas aun 
sin estar presentes: “pensamientos activos pero incons­
cientes”, como quedó revelado por la sugestión posthipnó- 
tica y como lo muestra especialmente la histeria. Esto de­
ja suponer el papel decisivo del conflicto psíquico en lo 
inconsciente: “todo acto psíquico comienza como incons­
ciente”. En un sentido, la represión (*) proporciona la 
clave ¿¿Jo inconsciente.
En el nivel III, sistèmico y propiamente explicativo, el 
Inconsciente designa el sistema psíquico o régimen de 
funcionamiento que genera esta actividad (nivel II) o, al 
menos, permite figurarla. Sistema designatile con la sigla 
“Ubw” (Unbewusste) o “Ies” (Inconsciente) y articulado en 
el aparato psíquico con los sistemas consciente y precons- 
ciente -de los que está separado por el efecto de dique que 
constituye la censura.
En tanto que el nivel I es “psicológico”, los niveles II y III 
son “metapsicológicos”. Por lo tanto es un concepto funda­
mental de la metapsicología (*)• Podemos considerar a lo 
inconsciente como el Objeto metapsicológico, producto de 
una construcción que compromete todo el trabajo analíti­
co. Freud habla de “autopsia” (Agnoszierung) de lo incons­
ciente, que lo identifica con la “representación de cosa” 
[véase representación (*)].
Las características distintivas del sistema inconsciente 
son:

a) proceso primario: se manifiesta por la libre circula­
ción de la energía, por oposición al sistema consciente, que 
implica el proceso secundario, con ligazón de la energía. 
El proceso primario inconsciente tiende a la identidad de 
percepción, o sea, a una reinvestidura de la percepción 
ligada a la experiencia de satisfacción (por oposición a la 
identidad de pensamiento, a la que apunta el sistema 
percepción/conciencia);

b) ausencia de negación: dado que el contenido incons­
ciente es pura afirmación, salvo que se interrogue a las 
oscilaciones abiertas por la negación (*);

c) atemporalidad: lo inconsciente no está constreñido 
por la ley temporal propia de lo consciente (*);

d) indiferencia a la realidad material, lo que remite a la

48



realidad psíquica (*) regulada solamente por el principio 
de placer (*) y el “proceso primario”.
El núcleo de lo inconsciente concebido de este modo es lo 
infantil en su dimensión psicosexual.
Por consiguiente, permite aclarar las formaciones incons­
cientes descifrables según la gramática del trabajo in­
consciente: sueño, síntoma, lapsus, acto fallido y ocurren­
cias graciosas.
Con la elaboración de la segunda tópica, la instancia del 
Ello (*) asume este papel, paralelamente al Superyó (*), lo 
que, en un sentido, tiene como efecto que lo inconsciente 
pierda su función de sistema autónomo, salvo que se 
precise que la segunda tópica especifica pero no anula la 
primera, de manera que el concepto conserve su dignidad 
metapsicológica fundamental.
*** L0 inconsciente freudiano rompe simultáneamente 
con la idea de “primacía de la conciencia” —“conciencia- 
lismo” determinante en la tradición psico-filosófica 
desde Descartes- y con la noción de un Inconsciente 
principio. Aun cuando se haya basado en sus anteceso­
res -Theodore Lipps introdujo lo inconsciente en psico­
logía en 1880- y en la tradición filosófica disidente 
(Schopenhauer, Nietzsche), Freud consumó esta ruptu­
ra. Lo inconsciente aparece como un “objeto metapsico- 
lógico” que es preciso construir y esto abre el camino 
para una “ciencia de lo inconsciente”. Lo que surge es la 
idea de que se trata dp algo muy distinto que un residuo 
o un “pozo sin fondo”, es decir, algo “vivo” que “se prolonga 
en sus vástagos”.
Ref.: Lo inconsci en te, 1915
Psy. 87-90, 412-423, Mét. 30-32, IMF. 23.

LIBIDO
(L ib id o ) (L ib id o )

* Forma abreviada de la expresión libido sexualis. Desig­
na “la manifestación dinámica en la vida psíquica” de la 
“pulsión sexual”, así como el reservorio, especie de ener-

49



gía sexual básica y, por lo tanto, lo que organiza modos de 
organización correpond¡entes a formas sucesivas de Sa­
tisfacción pulsional (véase pulsión (*)].
** La “teoría de la libido” es una “expresión de la doctrina 
de la afectividad” (Affektiuitütslekre). Permite ver cómo se 
desenvuelven las fases del desarrollo psicosexual infantil 
-oral, sádico/anal, fálica-, en suma, la dimensión "prege- 
nital”.
La fase de latencia es la línea fronteriza entre estos dos 
empujes de la libido. “Pausa” en relación con la explosión 
pregenital, que marca la expresión bifásica de la sexuali­
dad (*) humana.
Esto permite formular preguntas a la fijación y a la 
regresión, determinantes en la génesis del síntoma (*). 
La libido experimentó una cesura con la introducción de 
la noción de “libido del Yo” y/o del narcisismo (*).
Con la elaboración de la noción de organización, dos 
momentos adquirieron importancia. Por una parte, la 
noción de “erótica anal” permitió mostrar la importancia 
de esta fase de la libido. Por otra, de modo análogo, se puso 
de relieve la importancia de la fase lalica. Finalmente, la 
idea de “equivalencia simbólica” de los objetos permite 
precaverse de la interpretación que toma como punto de 
partida el “desarrollo”.
*** Este concepto permite dar todo su alcance a la nocion 
de psicosexualidad y al papel del Eros.
Ref.: Tres ensayos sobre la teoría sexual. 1905.
Psy. 269-284, Mét. 57-63, IM F. 245-247.

METAPSICOLOGÍA
(Me ta psychologie) (Métapsychologie)

* Neologismo forjado por Freud (1895) para designar el 
modo de pensamiento o de concepción que toma en cuenta 
los procesos inconscientes, o sea la psicología del “al lado” 
o del “más allá” (meta) de lo consciente (meta-psicología), 
que presenta los procesos psíquicos según sus relaciones 
dinámicas (en términos de fuerzas),tópicas(como conjun­
to de “sistemas”) y económicas (en términos de cantida-

50



des). Esta superestructura teórica del psicoanálisis { 1:) 
contiene sus hipótesis teóricas.

Este término, introducido hacia 1895, al mismo tiempo 
que el de “psicoanálisis", para designar la “psicología que 
llega al segundo plano de lo consciente” (carta a W. Flje.ss 
del 10 de marzo de 1898), o sea “la psicología de lo 
inconsciente” (Psicopatología de la vida cotidiana, 1904), 
se define en l'os ensayos que tienen el título dcMetapsico- 
logia como un “modo de concepción” que es “llevar a cabo 
la investigación psicoanalítica”, “aclarando y profundi­
zando hipótesis teóricas”. Finalmente, se convierte en un 
modo de “presentación” (Más allá del principio de placer). 
Además, se trata de una “teorización” o “especulación”, 
inclusive la “fantasmización” que permite ir más allá del 
material clínico y, al mismo tiempo, hacer justicia con él. 
Freud la comparaba con la hechicera del Fausto de Goethe, 
a la que se recurre cuando la “información” de la clínica no 
alcanza.
Por lo tanto, tenemos que señalar que la metapsicología es 
un work in progress, es decir, que la teoría se adapta sin 
cesar al devenir de la clínica, lo que hace pasar progresi­
vamente del plano descriptivo -que Freud llama “fenome- 
nológico”-  al nivel propiamente explicativo, el único que 
tiene derecho a la expresión “metapsicológico”.
Su núcleo está constituido por la “teoría pulsional” (Trieb- 
lehre) [véase pulsión (*)J. Se descompone en tres dimen­
siones o “coordenadas”: teoría de las cantidades [econo­
mía (*)], teoría de las fuerzas (dinámica (*)] y teoría de los 
lugares o “sistemas" [tópica (*)]: “De este modo, escribe 
Freud, nombré un modo de concepción según el cual cada 
proceso psíquico es apreciado según las coordenadas de la 
dinámica, de la tópica y de la economía”.
!|!Hs:|i Este término inicia el acto de racionalidad innovador 
del “pensamiento freudiano”. Freud es, en efecto, el pri­
mer “metapsicólogo”.
Reí',: Meta.psicología: Pulsiones y destinos de las pulsiones, La 
represión, Lo inconsciente, (.'(implemento metapsicológico a la doc­
trina de los sueños, 1915-1916.
Psy. 359-386, Mét, 3-18, 121-124, IM F. 7-32, 46-64.

51



NARCISISM O
(Narzissismus) (Narcissisme)

* Este término se utiliza en referencia al mito de Narciso 
(Ovidio, Metamorfosis, libro III) para designar una per­
versión (Nácke, Havelock Ellis, 1898) por la que “un 
sujeto se toma a sí mismo, a su propio cuerpo, como objeto 
de amor”, al igual que Narciso, enamorado de otro que 
resulta ser su propia imagen reflejada. Freud lo redefinió 
como una dimensión estructural de la psiquis, “comple­
menta erótico de la auto-conservación”, es decir, como 
“libido del Yo”, lo que especifica la primera teoría de la 
libido (*), que pone el acento sobre el objeto (*).
Según este nuevo modelo, marcado por la introducción del 
narcisismo (1914), el Yo se concibe como “un gran reservorio 
de libido de donde la libido es enviada hacia los objetos”: “la 
investidura del Yo persiste y se comporta en relación con 
las investiduras de objeto como el cuerpo de un animálculo 
protoplásmico hacia los seudópodos que él emitió”.
** Introducido en 1909, el término se instituyó en 1914 en 
la obra freudiana. El narcisismo, hipótesis metapsicológi- 
ca, no se observa en sí mismo y fue inducido de figuras 
clínicas ni final de un debate sobre la libido y el Yo con C.- 
G. Jung:

-  homosexualidad: el sujeto opera su elección de objeto 
según su propia imagen amada por la madre;

— “parafrenias” (o psicosis): el término “narcismo” que 
luego se especificó como “narcisismo” fue utilizado en el 
caso Schreber (paranoia);

— hipocondría, la “enfermedad imaginaria”, que es 
signo de una estasis de la libido narcisista sobre el órgano 
que se traduce por la queja;

-  amor, la elección de objeto que supone que el otro es 
amado como reinvestidura del amor con el que el Yo se 
amó en el origen (“sobreestimación sexual”).
Esta noción modifica la economía fundamental de la 
libido al distinguir dos polos —“Yo” y “objeto”-, pensando, 
al mismo tiempo, en una economía libidinal del Yo. Hay 
que señalar que el narcisismo, intermedio entre el au- 
toerotismo y la relación con el objeto, constituye una 
“nueva acción psíquica” original.



Sus consecuencias son importantes en el plano nietapsi- 
cológico y clínico.

— Desde el primer punto de vista, supone una función de 
ideal que se mantiene en el sujeto como Yo idéalo ideal del 
Yo, análogo al Superyóí*) del que es, al menos, un anexo.

— Desde el segundo punto de vista, el sueño (!|!) se vuelve 
posible a partir de esta retracción narcisista originaria 
(sueño) que perturba las investiduras de objeto; \a melan­
colía es pensada, en analogía con el duelo, como una caída 
narcisista revelada por la pérdida de un objeto; de este 
modo hay que entender las expresiones “el Yo está fulmi­
nado por el objeto” y “la sombra del objeto cayó sobre el 
Yo”.
La teoría de la “personalidad psíquica”, posible por la 
segunda tópica [véase tópica (*)] lleva a pensar el narcisis­
mo en función del Yo (*) como narcisismo primario, luego 
devenido “secundario”.
*** El “narcisismo” es lo que Freud introdujo en un 
momento clave de su metapsicología (*) en el psicoanáli­
sis. Al ubicar a Narciso junto a Edipo, mostró el alcance 
inconsciente del “amor propio” en la constitución del 
deseo humano.
Ref.r Introducción del narcisismo, 1914,
Psy. 424-429, Mét. 64-66, IMF. 170-172, 248-251.

NEGACION
(Verneinung) (Dénégation)

*Si bien el término Verneinung designa simplemente una 
negación, estamos obligados a reforzar su traducción 
como denegación,* para darle justamente su significado 
inconsciente: se trata del acto verbal por el cual un sujeto, 
especialmente un paciente durante el análisis, enuncia y 
rechaza un estado de hecho que prueba ser efectivo, lo que 
revela una negación inconsciente de lo reprimido.
Este fenómeno fue mostrado por Freud a través de una

* En francés se utiliza el término dénégation, en español se utiliza 
negación (cfr. Diccionario tic Psicoanálisis de J. Laplanchey J.B. Pontalis). 
(N. de la T.).

53



actitud concreta de algunos pacientes en la cura, que 
enunciaban una verdad al mismo tiempo que la negaban. 
Ejemplos: “usted va a creer que yo no lo quiero, pero no es 
eso lo que pasa”, “esa mujer en mi sueño, no es mi madre”. 
** La negación está en la lógica de la represión (*), pero 
permite ajustar la comprensión de sus modalidades, por­
que muestra que la acción represora puede mantenerse 
sin impedir que el sujeto “tome conocimiento de lo repri­
mido”, en una cierta medida: en suma, se produce “una 
especie de admisión intelectual de lo reprimido, en tanto 
que persiste lo esencial de la represión”. Esto permite 
incluso un distanciamiento en relación con lo reprimido, 
ya que “por medio del símbolo de la negación, el pensa­
miento se libera de las limitaciones de la represión”.
La afirmación y la negación como funciones verbales y 
lógicas se relacionan respectivamente con las pulsiones 
de vida, en su función de unión, y con las pulsiones de 
muerte, en su función de desligazón.
*** Este fenómeno es especialmente elocuente en cuanto 
a la posición del sujeto en relación con lo reprimido propio, 
en tanto que el habla constituye allí la mediación. De­
muestra que el sujeto no deja de saber que niega radical­
mente.
Ref.: La negación, 1925.
Psy. 411, Mét. 79-80, IMF. 244.

NEUROSIS
(Neurose) (Névrose)

* Término introducido por William Cullen (1777), que 
designa literalmente una “enfermedad de los nervios”. El 
resorte de la afección que puede designarse como psico- 
neurosis es un conflicto psíquico psicosexual y el mecanis­
mo neurótico patógeno es la represión (*).
** Distintas de las denominadas neurosis “actuales”, que 
tienen su fuente en una frustración sexual bruta, las 
“psiconeurosis” se originan en la simbolización de un 
conflicto “psicosexual”. Las dos neurosis paradigmáticas 
son la histeria -así denominada desde hace siglos y

54



redefinida por Charcot- y la neurosis obsesiva -a la que 
le dio nombre Freud-.
Freud elaboró su psicopatología y su escritura de casos a 
partir del operador neurótico: el caso Dora, los casos del 
Hombre de los lobos y el Hombre de las ratas, el caso 
del pequeño Hans.
Freud distingue entre las “neurosis de transferencia” y 
las “neurosis narcisistas”, que cubren las psicosis.
La neurosis se juega entre Yo (*) y Ello (*). En un primer 
momento, el Ello es reprimido en nombre de las exigen­
cias de la realidad, pero pide una “indemnización", que 
obtiene a través de síntomas y de fantasmas [mecanismo 
opuesto al de la psicosis (*)].
*#* £ n Freud, la neurosis no es solamente una patología: 
es el testimonio de un conflicto deseante - “no dice nada 
estúpido”-y , más allá, es una “forma de existencia psíqui­
ca”. De algún modo, es una “enfermedad del deseo”, 
producción significante de lo inconsciente.
R e f Neurosis y psicosis. La pérdida de la realidad en la neurosis y 
la psicosis, 1924.
Psy. 334.339, Mét. 89, IMF. 252-253.

OBJETO 
(O b je h t ) (O b je t )

* Más que una noción específica, este término, recurrente 
en Freud, remite a una función determinante en el plano 
metapsicológico. Designa propiamente el objeto de la 
pulsión (*): elemento esencial, ya que es a lo que apunta 
la moción pulsional, pero también el más variable y el más 
indeterminado.
“El objeto no está ligado originariamente” a la pulsión, 
sino “que se acomoda a ella en función de su aptitud para 
permitir la satisfacción”.
** Por consiguiente, la noción de “relación de objeto” 
(Objektbeziehung) no significa que exista una relación 
consistente del sujeto con el objeto de la satisfacción. 
Paradójicamente, el objeto se significa en la experiencia 
de pérdida y de duelo, es decir, cuando la relación con el

55



objeto está en crisis. Remite, por otra parte, a la intro- 
yección y, en su forma más originaria, a la identifica­
ción (* ) y al Superyó (*), así como a la ambivalencia (*). 
*** por su noción de objetalidad, Freud se distancia de 
las teorías de la objetividad. Señala la función paradó­
jica del objeto: lo que organiza la relación -estructural- 
con la satisfacción como falta.

PERVERSIÓN
(Perversión ) (Perversión )

*E1 término designa una “inversión” o “poner del revés” 
(su aparición en el francés data de 1444) y está tomado 
con una connotación teológica. Hacia 1880 apareció la 
noción psicopatológica de “perversión sexual” (Charcot 
y Magnan) y se organizó una clasificación y un estudio 
de las perversiones sexuales (Krafft-Ebing, Havelock 
Ellis).
En el psicoanálisis designa un cierto devenir de la 
pulsión, revelador de lo infantil y, más radicalmente, 
una cierta postura del sujeto frente a la castración.
** Freud se encuentra con el tema de las perversiones 
en relación con su teoría de la libido (*), es decir, 
pensado a través de la noción de pulsión (*) y, sobre 
todo, de “pulsiones parciales” .
Por una parte, las perversiones, examinadas entre las 
“aberraciones sexuales”, están ordenadas según un 
desplazamiento del objeto -un objeto no genital es 
tomado como objeto (prepúber, animal)— o de fin — 
fijación de la pulsión en una fase intermedia de la 
satisfacción o “transgresiones anatómicas” (utilización 
de órganos no genitales para uso “genital” ).
El niño, bajo la influencia traumática de la seducción, 
puede revelarse como un “perverso polimorfo”. Este 
enunciado ubica a la perversión en un nuevo lugar en 
relación con el devenir infantil de lo sexual. 
Correlativamente, la “neurosis es lo negativo de la 
perversión”.
La perversión fue redefinida en los diversos momentos

56



de la construcción metapsicológica (véase metapsicolo- 
gia (*)]. En este sentido, es posible distinguir tres 
momentos:

-  En el marco de la teoría de la libido (*), como 
desviación de objeto.

-  Con la introducción del narcisismo (*) se le otorgó 
importancia a la operación narcisista que supone la 
constitución de la perversión, del lado del “sujeto nar­
cisista”.

-  El reexamen del fetichismo (1927) permitió mos­
trar la importancia en la constitución de la perversión 
de la re-negación (*) y de la escisión del Yo (*).
El sadismo y el masoquismo dejaron de ser considera­
dos perversiones individuales y se comenzó a pensarlos 
en su alcance metapsicológico: al sadismo como destino 
de la pulsión (paso de la pasividad a la actividad y del 
objeto al sujeto) y, sobre todo, al masoquismo en sus 
diferentes formas (erògena, moral, femenina) y como 
masoquismo originario, vestigio-testigo de la pulsión 
de muerte (*).
*** preufj saca el discurso sobre las perversiones de su 
connotación médico-sexológica y ético-social. La per­
versión no es monstruosidad, sino fijación en un estadio 
libidinal, fijación narcisista y práctica de la escisión: 
esta ùltima dimensión le otorga su verdadero alcance 
de “postura” frente a la castración.
Ref.: Tres ensayos sobre la teoría, sexual, 1905; Introducción del 
narcisismo, 1914; E l fetichism o, 1927.
Psy. 347-348, Mét. 91, IM F. 152-200.

PLACER (PRINCIPIO DE) 
tLustprinzip ) (Plaisir, Principe de)

* El placer (Lust) es un correlato de un “principio de 
devenir” —más que de “funcionamiento”— psíquico. Con 
mayor exactitud, es caracterizable como “principio de 
placer/displacer” (Unlust.-Lustprinzip), o sea, lo que 
tiende a evitar el aumento de la excitación generadora 
de displacer.

57



Según este principio, la actividad psíquica busca evitar 
el displacer, definido como aumento de las excitaciones 
(homeostasia psíquica).
** Esta concepción obliga a pensar nuevamente la 
cuestión del Yo (* ) en su relación con la realidad, en la 
medida en que Freud postula un estado primitivo del 
Yo, “Yo-placer purificado”. Por otra parte, hay que 
señalar una vacilación reveladora: en un primer mo­
mento se denomina “Yo-realidad” al que sucede al “Yo- 
placer” por reconocimiento de la realidad, en tanto que 
luego se lo designa como el “Yo de realidad del comien­
zo”, para el que se confunden realidad y placer.
Freud, en una evolución decisiva, reconoció la existen­
cia de un “más allá del principio de placer” (1920), que 
no anula la importancia del principio de placer, sino 
que distingue la tendencia a mantener la excitación en 
el nivel más bajo y la función del principio de placer, 
que puede ponerse, paradójicamente, al servicio de la 
pulsión de muerte (*). Esto es lo que hace que “el 
principio de Nirvana” o reducción de toda excitación 
sea inaceptable, dado que la sexualidad implica la 
tolerancia y la búsqueda de un aumento de excitación, 
que hay que resolver luego como satisfacción.
*** Freud rompe con la idea clásica de “placer”, en la 
medida en que éste no designa en su función incons­
ciente un principio hedonístico. Se trata más bien del 
principio rector de la economía psíquica: tendencia a 
ahorrar la excitación. La introducción del “más allá del 
principio de placer” muestra su complejidad. Éste es un 
buen momento para dejar en claro que ningún sistema 
filosófico es capaz de aclarar la cuestión del placer. Por 
consiguiente, sería un contrasentido doble convertir al 
psicoanálisis en un hedonismo.
Ref.: Formulaciones sobre los dos principios de!, acaecer psíquico, 
1911; Pulsiones y destinos de las pulsiones, 1915; Más allá del 
princip io de placer, 1920.
Psy. 419-421, Mét. 49-50, 70-71.

58



PS IC O AN ÁLIS IS  
(Psyr/toanalysis) (Psychanalyse)

•i:Neologismo creado por Freud (.1896) a partir de las 
palabras “análisis” y “psiquis”: por consiguiente, literal­
mente, es una “des-composición” (ana-lysis) de la psiquis. 
Para presentar su definición más completa: 
“Psicoanálisis es el nombre:

1) de un procedimiento de investigación de procesos 
psíquicos poco accesibles de otro modo;

2) de un método de tratamiento de los trastornos 
neuróticos basado en esta investigación;

3) de una serie de ideas psicológicas adquiridas a través 
de este camino, que se cruzan poco a poco hasta convertir­
se en una nueva disciplina científica.”
Por lo tanto, el psicoanálisis es simultáneamente el pro­
cedimiento de investigación de los procesos psíquicos 
inconscientes, una (psico)terapia centrada en las neuro­
sis y una disciplina científica en curso de constitución, 
articulada en torno de la “hipótesis de lo inconsciente”. 
** En primer término, el psicoanálisis es un procedimien­
to (Verfahrcn), nacido a partir de la “catarsis”, utilizada 
por Josef Breuer como método terapéutico: “hemos deno­
minado psicoanálisis al trabajo por el que llevamos a la 
conciencia del enfermo el contenido psíquico reprimido”. 
Su objetivo consiste en sacar a luz “analíticamente” las 
mociones pulsionales reprimidas que están en el origen 
del síntoma neurótico y volver posible su rememoración. 
Su método es la regla de libre asociación (*) por parte del 
analizado y la regla de atención libremente flotante (*) 
por parte del analista.
Luego, este procedimiento psicoanalítico se centra en la 
interpretación de los sueños: un “nuevo método de investi­
gación y de cuidados” (Untersuchungs und Heilmethode), 
“originariamente designación de un cierto procedimiento 
terapéutico, se volvió también el nombre de una ciencia, la 
de lo psíquico-inconsciente”, explica Freud en i-925.
Por consiguiente, es a la vez “cierto método de tratamien­
to de los sufrimientos neuróticos” y “la ciencia de los 
procesos psíquicos inconscientes a la que se denomina, de 
modo preciso, “psicología de las profundidades” (Ticf'en-

59



psychologie), dimension adquirida especialmente por la 
interpretación del sueño (*).
*** Ei psicoanálisis, por su situación de praxis y de teoría, 
tuvo un efecto antropológico que resume bien la parábola 
de las tres “heridas del amor propio”: despues de Copérni- 
co y Darwin, que mostraron que el hombre no era ni el 
centro del cosmos ni el centro del mundo viviente, Freud 
demostró que el sujeto es satélite de un inconsciente 
pulsional y el psicoanálisis llevó a dejar de des-conocerlo.
Réf.: Psicoanálisis y teoría de la libido, 1923.
Psy. 29-42, Mét. 5, IMF. 16-17.

PSICOSIS
(Psychose) (Psychose)

!|!Esta categoría psicopatológica define en psiquiatría un 
trastorno profundo de la identidad y de la función de la 
realidad. A ella se refieren la paranoia, la esquizofrenia, 
la manía y la melancolía. En Freud, la psicosis se mani­
fiesta a través de un rechazo de la realidad bajo el efecto 
de la reivindicación pulsional y la recreación de una 
realidad a través del delirio.
** En su origen, es revelador que Freud ubique la psicosis 
en el lugar de la represión, al igual que la neurosis. Freud 
elabora la noción de psicosis a través de la noción de 
“neurosis narcisista” -simétrica de la “neurosis de trans­
ferencia” o neurosis (*) propiamente dicha- noción que 
aplica en especial a la melancolía. Sin embargo, señala 
que, en el caso de la psicosis, la representación es recha­
zada radicalmente y se produce una “alteración del Yo”, 
bajo el efecto de una idea delirante.
Freud presenta su postura sobre la cuestión de la psicosis 
a propósito del caso Schreber: el rechazo de la moción 
homosexual produce una retracción de la libido sobre el 
Yo: el delirio aparece como el intento de reconstrucción 
del mundo.
En la esquizofrenia, “la representación de la palabra” es 
tratada como “representación de cosa”.
En la psicosis, la realidad es “rechazada" bajo la presión

60



pulsional, pero pie e ser readmitida, lo que da lugar al 
delirio. Mecanismd simétrico del de la neurosis (*).
*** El sujeto psicótico, a través de su disolución subjetiva, 
da cuenta de la relación con una realidad imposible, que 
hay que reconstruir a través del delirio. Por consiguiente, 
atestigua una verdad de privación.
Ref.: Apéndice al caso de paranoia (Dernentia paranoides) descrito 
autobiográficamente, 1911, Duelo y melancolía, 1916.
Psy. 340-341. Mét. 89, IMF. 74-76.

PULSIÓN |
(Trieb) (Pulsión)

* La pulsión es un empuje (sentido literal de Trieb) 
psíquico que tiene su fuente en una zona del cuerpo, cuyo 
fin es poner término a la tensión creada, por medio de un 
objeto.
Esta definición puede explicitarse si se toma en cuenta 
cada uno de sus componentes. Por empuje (Drang), Freud 
entiende “el factor motor, la suma de fuerza o la medida 
de exigencia de trabajo que representa”. La fuente (Que- 
lie) designa “todo proceso somático en un órgano o una 
parte del cuerpo cuya excitación está representada en la 
vida psíquica por la pulsión”. El fin (Zie)es “ la satisfacción 
que no puede ser alcanzada más que por la supresión del 
estado de excitación en la fuente pulsional”. El objeto 
(Objekt) es “aquello en lo cual y mediante lo cual la pulsión 
puede alcanzar su fin”.
•* Si bien la pulsión evoca el instinto, se distingue de él 
por algunos rasgos decisivos.
Sus “objetos” y “fuentes” son variables, ya que están 
condicionados por el devenir libidinal [véase libido (*)]. La 
pulsión es eminentemente “parcial”.
Por otra parte, hay que señalar que “algo en la pulsión 
sexual no es favorable para la satisfacción”, lo que hace 
entrar a la pulsión sexual en contradicción con la idea de 
satisfacción instint iva. La pulsión es un empuje constante, 
que puede reactivarse permanentemente, cuyos objetos 
varían.

61



Finalmente, su naturaleza es obviamente psíquica y en­
cuentra su expresión psíquica corno representaeión(es) (*) 
y afecto(s) (*). Correlativamente, la pulsión encuentra su 
significación en sus “destinos”, entre' los cuales el princi­
pal es la represión (*): véanse también la “vuelta a lo 
contrario” , la “vuelta sobre la propia persona” y la subli­
mación (*). Su naturaleza mixta exige, sin embargo, un 
examen que reflejan las sucesivas definiciones a partir de 
la comprobación de que es posible caracterizar la pulsión 
como “una excitación (Reíz) para lo psíquico”.
Un avance importante es el de las “transposiciones pul- 
sionales”, que muestran que las “pulsiones parciales” 
pueden funcionar como “equivalentes”, según una “ecua­
ción simbólica” entre “objetos parciales”.
Freud no multiplica las pulsiones: más allá de las pulsio­
nes fundamentales, postula una pulsión de apoderamien- 
to -presexual- y una pulsión destructiva o agresiva que se 
acerca a la pulsión de muerte (*).
*** La pulsión puede ser considerada como el “concepto 
fundamental” (Grundbegriff) de la teoría psicoanalítica y, 
en este sentido, la “doctrina pulsional” (Treiblehre) cons­
tituye el núcleo de la metapsicologia (*). Freud presentó 
su teoría pulsional como la “mitología” del psicoanálisis: 
manera de presentarla como lo originario.
Ref.: Pulsiones y destinos de las pulsiones, 1915.
Psy. 387-398, Mét. 34-40, IM F. 166-168.

PULSIÓN DE MUERTE 
(Todestrieb) (Pulsión de mort)

* Neologismo creado por Freud (1920) por medio de la 
composición de la palabra Tod (muerte) y la palabra Trieb 
(pulsión) que, en sí misma, es paradójica, ya que la noción 
de pulsión (*) parece implicar un movimiento vital de 
satisfacción. La pulsión de muerte designa un principio 
de desligazón activo en la psiquis que se expresa a través de 
un “más allá del principio de placer”.
Las pulsiones de muerte se oponen a las pulsiones de vida y 
definen de este modo el centro de gravedad del conflicto (:t:).

62



** A partir del examen de hechos clínicos paradójicos, 
realizado desde la perspectiva de la teoría psicoanalítica, 
Freud pudo mostrar un “mas alia del principio de placer”. 
El juego proporciona el ejemplo emblemático. Freud lo 
observó en un niño (su nieto) que, cuando su madre se iba, 
tiraba un carretel bajo la cama, de manera que fuese 
difícil recuperarlo, y decía Fort (lejos) y luego lo recupera­
ba con un Da (aquí está), antes de repetir esta especie de 
prueba. Esta repetición de una secuencia que implica 
una prueba sugiere una lógica totalmente diferente de la 
del principio de placer. Freud lo compara con las neurosis 
traumáticas, en las que el sujeto no deja de repetir la 
experiencia no placentera, no solamente para “abreac- 
tuar” el afecto, sino como si fuera una atracción. Estos 
hechos consisten en la repetición de experiencias no 
placenteras -lo que se unifica en torno del concepto de 
compulsión de repetición, ilustrado de manera ejemplar 
por las “neurosis de destino”. Esto permite abrir un 
camino para una especulación que requiere de la biología: 
se podría sospechar que como la vida en su origen no es 
más que un breve estado entre dos estados de muerte, la 
psiquis sigue estando trabajada por esta fuerza que tien­
de a restablecer un estado anterior.
El masoquismo originario es particularmente revelador 
de esta tendencia letal.
Debemos señalar que la regresión, tan importante en la 
teoría de la libido (*), encuentra su explicación metapsi- 
cológica una vez que se deshace la unión entre pulsiones 
de vida y pulsiones de muerte.
La agresividad sería la expresión de la “pulsión de des­
trucción”, esa parte de la pulsión de muerte que se dirige 
al mundo externo.
%••!<* Est,a quizá sea la noción más revolucionaria de Freud, 
en la medida en que ubica una fuerza mortífera en el 
principio mismo del deseo humano. Sin embargo, esto no 
convierte a la muerte en “la meta de la vida” (Schopen- 
hauer): se trata de una “aleación” en la que Eros y Tánatos 
trabajan en el corazón del deseo.
Ref.: Más allá del principio de placer, 1920.
I»sy. 437-444, 699 701, Mét. 73-74.

63



REALIDAD PSÍQUICA
(Psychische Realitüt) (Réulité psychique)

Esta noción designa, por oposición a la realidad propia­
mente dicha, “material” o “práctica”, el entramado psíqui­
co de estas formaciones, en especial inconscientes: sue­
ños, síntomas y fantasmas.
** Esta noción parece analógica, ya que una “realidad 
psíquica” parece ser una denominación en referencia a “la 
realidad propiamente dicha”. Sin embargo, lo que se 
designa aquí es “la otra escena”, la que posee una realidad 
propia y proporciona el tejido de todas las producciones 
psíquicas. “Los fantasmas poseen una realidad psíquica 
opuesta a la realidad material”. Y, más fundamental aún: 
“en el mundo de las neurosis, la realidad psíquica tiene el 
papel dominante”.
Su causa es el papel preponderante de la realización de 
deseo (* ) en las formaciones inconscientes.
El enamoramiento (Verliebtheit) tiene el poder de realizar 
la realidad psíquica al poner al fantasma en consonancia 
con un objeto real.
*** El psicoanálisis, de este modo, modifica la noción de 
realidad, no al “psicologizarla”, sino haciendo justicia a 
esta realidad creada por el conflicto psíquico.
Ref.: Lcc.ciones de introducción al psicoanálisis, 1917.
Mét. 70-71.

RENEGACIÓN 
( Verleugnung)  (Deni)

* El término Verleugnung significa literalmente “des­
mentida” o, también, “desaprobación”. Por lo tanto expre­
sa un juicio que recusa o anula la existencia de un “hecho”. 
La renegación designa en Freud un acto psíquico por el 
cual el sujeto no solamente rechaza la representación, 
insoportable, sino que “se conduce como si la representa­
ción nunca hubiese llegado al Yo”.

64



La renegación alcanza un percepto o una representación, 
contrariamente a la represión (*) que alcanza por elección 
una representación.
La renegación como operación inconsciente opera sobre la 
percepción del sexo de la madre como no portador del pene 
y constituye una “desmentida” que, en el imaginario 
infantil, se opone a la castración.
** En un sentido, se trata de una “escotomización”, térmi­
no óptico muy adaptado al aspecto escópico de la opera­
ción. Pero Freud rechaza este término, propuesto por 
René Laforgue, porque prefiere Verleugnung, que desig­
na una acción psíquica que mantiene sin cesar el rechazo 
de haber visto, en tanto que el término “escotomización” 
(de “escotoma”, puijto ciego del ojo) supone que el sujeto 
llega a ser efectivamente ciego ante la “falta”.
Esto permite comprender el trabajo de suplantación, 
visible en el fetichismo. Freud describió el trabajo de la 
renegación y el, correlativo, de la Escisión del Yo (*) 
(Ichspaltung) a propósito de esta perversión.
*** otorgarle un lugar a la renegación, junto a la 
represión, mecanismo principal del proceso inconsciente, 
Freud lleva a pensar en un mecanismo de división del “Yo” 
bajo el efecto de la castración, lo que despliega la idea de 
un sujeto inconsciente como actor de la renegación y 
sujeto a la escisión.
Rol'.: E l fetichismo, 1927.
Psy. 411, M ét 80, IMF. 152-153,

REPETICIÓN, COP4PULSIÓN DE 
( W iedcrholungszwang)  (Repetition, Com pulsion de)

:i: La expresión une la noción de repetición, que designa la 
reiteración (de un acto), con el término “compulsión” 
(Zwang), que significa literalmente “obligación”. Se trata 
de la tendencia, que se vive como incoercible, a reiterar 
actos de forma impulsiva.
** En el marco de la neurosis obsesiva este carácter 
compulsivo y repetitivo adquiere todo su relieve (rituali- 
zación).

65



La cura analítica pone en evidencia, al lado del “rememo­
rar”, el “repetir”, ya que Freud subraya que el sujeto 
repite en lugar de recordar.
Ya conocemos el papel que juega la repetición en lo sinies­
tro (*): por lo tanto se trata de una figura Unheimlich de 
lo reprimido.
La compulsión de repetición adquiere todo su alcance con 
la introducción del “más allá del principio de placer” y, 
más allá, de la pulsión de muerte (*). En efecto, parecería 
que algunos sujetos, en diversas situaciones, repiten 
situaciones desagradables (“neurosis de destino”). El trau­
ma se manifiesta por una repetición mortífera (véanse los 
“sueños de castigo”).
*** Con el fundamento de la clínica, Freud introduce una 
dimensión de repetición que escande la vida psíquica 
inconsciente.
Ref.: Más allá del princip io de p lacer, 1920.
Psy. 437 Mét. 73.

REPRESENTACIÓN 
(Vorstellung) {Représentation)

* Designa aquello por lo que un objeto está presente en la 
mente, es decir, la percepción o la imagen mental, re­
presentación. El término Vorstellung fue empleado en la 
psicología científica alemana, de manera simétrica con el 
término Affekt [afecto (*)]. Se trata de uno de los dos 
elementos que “representan” la pulsión, en forma de 
investidura o ligazón.
Esta puede definirse como una imagen (mental) de la 
“cosa”, que se inscribe como huella en la psiquis.
** Desde sus primeros textos sobre las afasias, Freud distin­
guió la “representación de cosa” (Sachevorstellung) y la 
“representación de palabra” (Wortsvorstellung). Esta distin­
ción sigue siendo una referencia de su metapsicología.
En el plano económico, la representación, en la medida en 
que ejerce una actividad de ligazón, representa una inves­
tidura, en contraste con el afecto (*), que equivale a una 
descarga.

66



En el plano tópico, lo inconsciente (*) y lo consciente (*) 
pueden definirse en términos de representaciones: “La 
representación consciente comprende la repre«*«ítación 
de cosa más la representación de palabra aferente; la 
representación inconsciente solamente la de cosa". Este 
punto compromete toda la teoría del devenir-consciente. 
*** Señalemos que el psicoanálisis se agrega a un “repre- 
sentacionalismo”, lo que confirma que lo Inconsciente no 
es algo más allá de toda representación.

Mét. 38-39, IM F. 65-83, 102.

REPRESIÓN
(Verdrängung) (Refoulement) /

* El término, utilizado ya con anterioridad a Freud (Her­
bart, Griesinger) se redefinió en la metapsicología como la 
acción psíquica por la que el representante pulsional, bajo 
el efecto de una censura ligada a una prohibición, se 
mantiene a distancia de la conciencia: en este sentido, 
operador mayor del conflicto psicosexual.
Freud le otorga relevancia a esta noción cuando señala 
que “la teoría de la represión es la piedra angular sobre 
la que reposa todo el edificio psicoanalítico e, incluso, su 
pieza esencial”.
** Considerada una acción psíquica, la represión es para 
Freud un acontecimiento originario. Así, habla de “repre­
sión orgánica” y subraya su carácter olfativo: todo comien­
za con un determinado objeto del que el sujeto pierde el 
olfato, desde el momento en que, por su posición erguida, 
el hombre salió de la animalidad.
En sentido estricto, la represión es uno de los destinos 
pulsionales [véase pulsión (*)J. Pero se lo puede conside­
rar el destino principal y fundamental de la pulsión. 
Postula una forma que constituye el acontecimiento mis­
mo del reprimir, a través del término represión originaria 
(Uruerdrängung), acto por el cual se opera la fijación del 
“representante-representación” de la pulsión. Recién lue­
go se ejerce la represión propiamente dicha, en el momen­
to inmediatamente después, sobre los “retoños psíquicos

67



de la representación reprimida”, lo que da lugar al regre­
so de los “retoños” de lo reprimido. Por consiguiente, la 
temporalidad de la represión es propiamente retroactiva. 
Frevid estableció su efecto a través de las reminiscencias, 
causa de la sintomatología histérica.
*** Más allá de que el uso que se hizo de él lo echó a perder, 
el término psicoanalíticorepresión constituye una revolu­
ción de importancia: significa que en el centro del sujeto 
opera una conflictualidad ligada a un objeto prohibido y al 
objeto ele lo prohibido (literalmente “inolvidable”).
Ref.: La represión, 191.'5.
Psy. 407-411, Mét. 41-47. IMF. 106.

SEXU7TLIDAD 
(Sexualität) (Sexualité)

*Con este término, Freud piensa, más allá de la función de 
reproducción y del registro genital, en el conjunto 
de manifestaciones que agrupa bajo el neologismo de 
“psicosexualidad”, es decir, la “función sexual” psíquica 
inconsciente.
**La consideración de las perversiones sexuales y, luego, 
la clínica de las neurosis, lo llevaron a la idea de la 
etiología sexual. Esta nos pone sobre la pista de la vida 
sexual infantil ípre-genital). Por lo tanto, la noción de un 
desarrollo bifásico de la “función sexual” —infantil y pube­
ral— es la que revolucionó el concepto de sexualidad.
Lo sexual es el lugar del secreto —“todos los hombres 
tienen la costumbre de velar la realidad en las cosas 
sexuales1 — y de la represión (:|<).
Lo sexual es el lugar de la apuesta y del conflicto: las 
pulsiones sexuales se despliegan sobre las pulsiones de 
autoconservación, pero se oponen a ellas en el conflicto 
Hambre/Amor. Por otra parte, las pulsiones sexuales se 
oponen a las pulsiones de muerte.
*** Conviene revisar el lugar común que reduce el psicoa­
nálisis a un “pansexualismo” que vincularía todos los 
aspectos del ser y de la acción humana al “móvil sexual”, 
definido más o menos como la apetencia hedónica ligada

68



a la necesidad biológica. El gesto freudiano consiste más 
en designar “lo sexual" como lugar estratégico y, en senti­
do propio, sintomático, de la conflictualidad psíquica.
Ref.: Tres ensayos sobre la teoría sexual, 1905.
Psy. 119-121. 269-271, Mót. 36. IM F  84-113.

SINIESTRO (LO)
(Unheimliche) ( Tnquiétant ¿frangeté)

* Este término, que en el lenguaje cotidiano designa 
simplemente “lo inquietante", generador de angustia, 
connota la idea de algo que es profundamente “no fami­
liar” (un-heimlich). Freud lo convirtió en una noción 
propia: el afecto que “aparece en la vida real cuando se 
reaniman complejos infantiles reprimidos por alguna 
impresión exterior o bien cuando convicciones primitivas 
superadas parecen confirmadas nuevamente”.
** Esta noción ilustra de manera concreta y sorprendente 
la represión (*). Muestra el trabajo lingüístico producido 
por Freud sobre una palabra del lenguaje cotidiano, en el 
que muestra cómo se traiciona la doble significación de la 
noción de un-heimlich, el hecho de estar en un lugar 
propio pero que confronta con diversas figuras extrañas. 
Pueden producir este efecto: la duda sobre lo animado o lo 
inanimado, los efectos de “doble”, la repetición involunta­
ria, el “mal ojo” y las representaciones de la muerte.
Lo que surge es el contenido del complejo de castración (*) 
y la angustia en relación con los ojos (enucleación) que 
aparece especialmente en El hombre de la arena de E. T. 
A. IToffman. Verdadero afecto {*) de castración.

Esta noción constituye una especie de fenomenología 
de lo reprimido, en la! medida en que se aprehende, en el 
plano de lo vivido, cómo se instaura la relación de lo 
reprimido en lo real.
Ref,: Lo siniestro, 1919.
Psy, 542-544, Mot. 46, IMF, 99-100.

69



SÍNTOMA
(Symptom ) (Symptómc)

*E1 término, préstamo del lenguaje de la medicina, desig­
na el signo que manifiesta una disfunción, cuya causa 
oculta debe ser identificada, o una lesión (orgánica).
En psicoanálisis, el síntoma designa una formación in­
consciente que da testimonio de un conflicto, pero tam­
bién de su elaboración simbólica y , por lo tanto, es el signo 
de un conflicto.
** El síntoma es, por consiguiente, “síntoma de sufrimien­
to” (Leidensymptom), pero realiza como “formación reac­
tiva”, “formación de compromiso” y “formación de sustitu­
to”, en relación con la pulsión, una cierta ganancia de 
placer. Existe un “beneficio del síntoma” primario, el que 
consiste en evitar el enfrentamiento directo del conilicto 
y “secundario (s)”, en la medida en que, una vez instalado, 
el síntoma puede representar una “renta de invalidez”. 
Por un lado, el síntoma traduce un “rechazo” de ciertas 
pulsiones experimentadas como “malas” -lo  que supone 
una identificación de lo pulsional con un “k a k o n por otro 
lado, se trata de mantener, por medio del síntoma, una 
relación con la pulsión reprimida -lo  que implica la 
función del síntoma de realizar una vida de placer incons­
ciente, en el propio seno de la producción mórbida. Ei 
síntoma traduce, por consiguiente, tanto el rechazo de 
pulsiones como el “enojo” contra lo prohibido.
El Yo (*)> después de haber ejecutado la operación de 
represión, se carga con un “símbolo mnémico” que re­
presenta lo reprimido: él es el que hace síntoma.
La fórmula de la génesis inconsciente del síntoma es 
“conflicto, represión, reemplazo por una formación de 
compromiso”. Este modele fue precisándose con la segun­
da tópica y la segunda teoría de la angustia (.*): el síntoma 
es comparado de manera elocuente con una “luxación del 
Yo”, es decir, lo que bajo el efecto de una presión pulsional 
y/o un traumatismo, hace salir al Yo de su articulación. El 
Yo termina por “adaptarse” al síntoma para convertirlo 
en una “pertenencia”.
**+ El golpe audaz de Freud consiste en sacar de su 
concepción objetivante la noción de síntoma, que llevaba

70



el sello de la tradición médico-psiquiátrica, al relacionar­
la con lo que ésta dice del lado del sujeto. Como elemento 
de la vida pulsional, se trata de un nudo complejo entre 
sufrimiento y placer.

Psy. 184-185, 290-293, Mét. 45, IM F. 33-15, 209-238.

SUBLIMACIÓN 
(Sublimierung) (Sublimation)

* En química, el término designa la transformación direc­
ta de un cuerpo del estado sólido al estado gaseoso. De es­
te origen conserva el carácter simultáneamente “elevado” 
-que da a entender en la idea de “sublime”-  y volátil.
En psicoanálisis, es la transformación del fin de la pul­
sión, originariamente sexual, en fin no sexual, que permi­
te su derivación hacia objetos culturales socialmente 
valorados.
** La sublimación es uno de los principales destinos de la 
pulsión (*): implica un “cierto modo de modificación del 
fin” y, correlativamente, de “cambio del objeto”.
Es notable que la sublimación no haya sido objeto de una 
elaboración metapsicológica acabada: es el nombre para 
el devenir no sexual de la pulsión, en su fondo sexual. 
*** Es(_a noci(3u parece un puente, frágil y necesario, entre 
la explicación aparentemente reduccionista por medio 
de la sexualidad y la determinación de un espacio de juego 
en su género “creativo”.

Psy. 397-398, Mét. 103.

SUEÑO 
(T ra u m ) {Iiéve)

* En tanto que corrientemente designa la producción 
nocturna mientras se duerme o una representación qui­
mérica, el sueño designa en Freud una formación que

71



surge de un trabajo psíquico inconsciente, interpretable 
como la realización (disfrazada) de un deseo (reprimido). 
** Con Freud, el sueño se vuelve un “objeto” que, “después 
de su interpretación, libera su sentido”, rigurosamente 
inmanente al deseo del que sueña. Ilustra de modo para­
digmático la realización o “cumplimiento” del anhelo-de- 
deseo (Wunscherfüllung) y constituye, en este sentido, 
nada menos que “el camino real para la interpretación de 
lo inconsciente”.
El sueño vuelve posible una regresión que permite que un 
pensamiento de deseo, entrevisto en un “resto diurno”, 
encuentre, más allá de lacensurci, una forma de expresión. 
Esto supone un trabajo del sueño (Traumarbeit): “produc­
ción de los pensamientos del sueño” y “transformación en 
contenido (manifiesto) del sueño”. Este reside en la tra­
ducción del “pensamiento latente” en “pensamiento ma­
nifiesto” -por intermedio de lo simbólico- que la interpre­
tación retraduce. El trabajo del sueño se produce por 
medio de:

— Mecanismos de condensación (Verdichtung) -por la 
que varias representaciones o imágenes están condensa­
rías en una sola-y de desplazamiento (Verschiebung), por 
el cual la investidura se encuentra “desplazada” de una 
representación a otra.

— La consideración de la representabilidad (Rücksicht 
auf Darstcllbarkeit), que hace que la representación deba 
estar de acuerdo con la puesta en imágenes.

— La elaboración secundaria (sekundaric Bearbeitung), 
“modificación” por la cual se transforma “el pensamiento 
del sueño”.
Si, por consiguiente, es fundamental no confundir el 
sueño con su “contenido manifiesto”, es ilegítimo identifi­
carlo con su “contenido latente”: Freud previene al analis­
ta que interpreta sueños sobre no “sobrestimar lo miste­
rioso meonsciente”.
La introducción del narcisismo ( :!) permite aprehender la 
dialéctica entre la retracción del Yo en el sueño y el 
trabajo de la objetalidarí en la formación onírica, que 
viene a perturbar su programa...
La consideración de los “sueños traumáticos” permite, sin 
rechazar el principio básico de la “realización de deseo”,

72



1

tomar en cuenta una compulsión de repetición que confir­
ma el “más allá del principio de placer” y los efectos de la 
pulsión de muerte (*).
*** Esta simple fórmula de realización de deseo disfraza­
da muestra su alcance: el sueño no es ni simple evasión 
nocturna, ni divagación cerebral, ni revelación sobrena­
tural. Contiene, como formación psíquica inconsciente, el 
trabajo nocturno de deseo del que sueña. Freud convierte 
el sueño en el paradigma de la formación inconsciente, 
cuyo sentido no es lo Inconsciente, sino el entredós del 
pensamiento del sueño y del contenido manifiesto. Es, con 
propiedad, la “otra escena” inconsciente.

Ref.: La interpretación de los sueños, 1900

Psy. 141-144, 203-210, 400-403, Mét 45, IMF. 131.

SUJETO 
CSubjekt) (S u je t)

*Más que una noción específica, este término recurrente 
designa una función determinante, a semejanza de la 
función del objeto (*). Pero, contrariamente a este último 
término, que se utilizó desde los inicios, esta palabra se 
fue imponiendo de a poco en Freud. El sujeto designa la 
primera persona en su función gramatical, pero también 
en su función metafísica, esencia o condición trascenden­
tal. En Freud, se trata de una función metapsicológica.
** La teoría de la libido estaba centrada en la objetalidad. 
Con la introducción del narcisismo (*) y el desplazamiento 
a la posicion del Yo aparece la noción de “sujeto narcisis- 
ta”. El “Yo” se identifica con el sujeto. El reconocimiento 
del término sujeto se produce, sobre todo, paralelamente 
con el de la noción de escisión del Yo (*).
*** En tanto que el uso de la palabra y de la noción de 
sujeto es parsimonioso en Freud, el alcance mayor del 
psicoanálisis podría residir en haber pensado de otro 
modo al sujeto, a través de la introducción de la dimensión 
inconsciente. La noción freudiana no tiene de ningún 
modo la homogeneidad de la categoría filosófica de sujeto,

73



pero tiene nada menos que un electo de deflagración en 
relación con la problemática del sujeto, como teoría del Yo, 
del narcisismo, de la escisión.
Reí’.: La escisión del Yo en el proceso de defensa, 1937; Nuevas 
conferencias de psicoanálisis, 1933.
Psy. 445-456, Mét. 78-79, IM F 239-264.

SUPERYÓ 
(Überich ) (Surmoi)

* Neologismo freudiano introducido en 1923 para desig­
nar una instancia revelada por la “descomposición de la 
personalidad psíquica”. Se trata de “una parte del Yo” que 
“se opone a la otra, la juzga de manera crítica y, para 
decirlo de algún modo, la toma como objeto, lo que indica 
la metáfora que designa lo que está “por encima” ( iiber) 
del yo (Ich ) y, por consiguiente, lo supervisa, lo controla y 
lo censura. Durante la génesis del complejo de Edipo (*) se 
constituye esta estructura, en el momento de la interiori­
zación de la prohibición, bajo la presión del complejo de 
castración (*). De ella emana el sentimiento inconsciente 
de culpa (*), pero se trata también de una forma de 
“identificación (*) lograda con la instancia paterna”.
** El Superyó es conocido, de algún modo, por su función 
policial y judicial sobre los pensamientos y actividades del 
Yo (*). Efectivamente, lo que aparece en primer plano es 
su función, por una parte de “auto-observación” y, por otra 
parte, de representante de los “ideales": el “ideal del Yo” 
se presenta como el otro nombre del Superyó. Sin embar­
go, no debemos desconocer su función de “auto-consuelo”, 
manifestada sobre todo en el “humor”. Además, en la 
medida en que el Superyó vigila y censura las tentaciones 
pulsionales del Yo, tiene poder sobre el Ello (*), de manera 
que su carácter inquisidor participa de la violencia pulsio- 
nal. Por lo tanto, debemos recordar que el Superyó provie­
ne del Ello, en la medida en que se constituyó como 
“formación reactiva” contra la moción pulsional.
El Superyó puede revelarse, como en la melancolía, como 
una “pura cultura de la pulsión de muerte”.

74



*** Esta noción, que a menudo se asimila a una forma de 
moralidad, rompe de manera determinante con la noción 
y las teorías de la “conciencia”. En tanto que la conciencia 
moral es ese principio ético que se supone que requiere un 
renunciamiento, el Superyó es la instancia que se consti­
tuye después del primer renunciamiento y se internaliza. 
Por otra parte, el Superyó designa no un principio, sino 
una “relación de estructura” (Strukturverhaltnis).
Ref.: El Yo y el E llo, 1923; E l hum or, 1928.
Psy. 433, Mét. 76-77, IMF, 241.

T Ó P IC A
(Top ik ) (Top ique )

* Designa una de las tres dimensiones o “coordenadas” de 
la teoría psicoanalítica de los procesos psíquicos y de la 
presentación nietapsicológica [metapsicología (*)], es de­
cir, el “punto de vista” que los aborda a partir de los 
lugares psíquicos, designados más precisamente como 
instancias o sisiemas, “provincias” del aparato psíquico. 
** El germen de la representación tópica está constituido 
por la idea de una “doble inscripción” de las huellas 
psíquicas. Esto implica la visibilidad: «Nos representa­
mos el aparato psíquico como un instrumento compuesto, 
cuyas partes componentes queremos denominar “instan­
cias” o, dada su visibilidad, “sistemas”». El principio es el 
siguiente: “Admitimos que la vida psíquica es la función 
de un aparato psíquico al que atribuimos una extensión 
espacial, una composición de varios lugares” (según el 
modelo del microscopio).
Freud representó sucesivamente el aparato psíquico se­
gún una trilogía de instancias: inconsciente, preconscien- 
te, consciente (1900); luego, Yo, Ello, Superyó (a partir de 
1923).
*** Esta referencia al lugar del proceso psíquico, en 
analogía a un espacio, es determinante en la explicación 
nietapsicológica. significa que no es posible comprender 
un fenómeno psíquico sin determinar o representarse 
dónde se produce: esta diferenciación espacial ficcionali-

75



zada permite aprehender los modos de inscripción del 
proceso psíquico.

Rof.: La interpretación de los sueños, 1900; El Yo y el E llo, 1923. 

Psy. 377-380, Mét. 23-33, IM F 49-50.

TRANSFERENCIA 
(Ü bertragung) (T’ransfert)

* Designa el proceso de desplazamiento, durante el aná­
lisis, de afectos que provienen de la “prehistoria” afectiva 
del sujeto, hacia la persona del analista.
Las transferencias se definen en su origen como “repro- 
ducciones de las mociones y fantasmas que son desperta­
dos durante el avance del análisis y deben volverse conscientes”. 
Esta repetición se opera por “el reemplazo característico de una 
persona anterior por la persona del médico”. La transferencia 
es, al mismo tiempo, el elemento de resistencia más 
poderoso y el agente terapéutico más poderoso de un 
psicoanálisis.
** La transferencia constituye un acontecimiento esencial­
mente inesperado (untowart event). Freud lo experimentó 
por primera vez en la relación con la histeria, y el caso Dora 
le permitió reconocerla. Constituye una repetición en acto 
-se habla de “comportamiento de transferencia”— anima­
da por el retorno de figuras antiguas: Imagos (*).
Por consiguiente, en ella se experimenta nuevamente la 
ambivalencia (*) de la actitud originaria, “mezcla de 
relaciones de sentimiento de ternura y hostilidad” , que se 
traduce en la doble forma, positiva y “negativa” que 
expresa “el amor de transferencia” y su reverso, la hosti­
lidad.
Si bien las transferencias son “clichés”, debemos señalar 
que se trata de “nuevas ediciones” o “neo-elaboraciones”, 
de manera que la transferencia es, bajo la presión de la 
repetición, creación y reapertura de la historia del sujeto. 
L a 'transferencia, heredera de la sugestión, expresa la 
dependencia infantil: pero, por otra parte, permite 
la “perlaboración” de las resistencias y, en este sentido, es 
un elemento mayor del “éxito”. Aun cuando la transferen­

76



cia se impone en toda relación humana, aun cuando, por 
otra parte, “un análisis sin transferencia es una imposibi­
lidad”, en el análisis es la operación que permite la

jjeto.
encia” como “la influencia

emergencia de la verdad del s 
Freud sitúa la “contra-transfe 
del enfermo sobre el sentimiento inconsciente del médico”. 
:i!:i,:|: Término distintivo de la relación analítica, la palabra 
transferencia contiene al mismo tiempo una renovación 
de la concepción del amor en su dimensión inconsciente, 
como lazo y acto.
Réf.: Fragmento de un caso de histeria, 1905; La dinámica de la 
transferencia, 1912.
Psy. 471-472, 474-475, 506-511, Mót. 94, IMF. 157.

YO
(.Ich) (M oi)

:,! El pronombre sustantivado Ich designa simultánea­
mente la primera persona (“yo”) y la identidad subjetiva. 
En un sent ido estrictamente meta psicológico, el Yo desig­
na una instancia psíquica (junto al Superyó y al Ello), o 
sea lo que aparece durante la “descomposición de la 
personalidad psíquica”, como el polo defensivo -instancia 
de la defensa (*)— en el plano dinámico, y como factor de 
ligazón, en el plano económico.
En un sentido más amplio, designa una. función psíquica 
plurifocal, que existe antes del reconocimiento del Yo 
como instancia en el marco de lo que ha sido bautizado 
como “segunda tópica” y se encuentra elaborado más allá 
de ésta.
:|!* Si bien Freud introdujo la noción de una “psicología del 
Yo” (Ichpsychologie), lo que asombra es la diversidad de 
funciones que el Yo tiene en la teoría freudiana:

a) es el principio inhibidor de la realización alucinato- 
ria, en el marco de la experiencia de satisfacción del deseo 
( )  (WunHch);

b) correlativamente, se lo puede desdoblar en “Yo- 
placer” y “Yo-realidad”, en conformidad con el doble prin­
cipio de devenir-funcionamiento psíquico;

77



I

c) es la función de defensa (*) contra el peligro pulsio- 
nal, lo que le atribuye un papel activo en la represión (*);

d) es también el “reservorio de libido” narcisista [véase 
narcisismo (*)]: en este sentido, se opone a la investidura 
de objeto propiamente dicha, de la que es la fuente;

e) es el producto de identificación (*), en el origen —en 
la “identificación oral”- y en su estructui a, como sedimen­
tación de identificaciones secundarias;

f) es un ser corporal, “proyección de superficie”;
g) es lo que puede ser “escindido” [véase la noción de 

escisión del Yo (*)].
Esta falta de unificación de las funciones del Yo vuelve 
problemática su relación unilateral ulterior, con tal fun­
ción, defensiva o narcisista. Aquí radica, precisamente, 
su interés. Existe una “psicología del Yo” (Ichpsychologie) 
freudiana, pero irreductible a una ego psychology.
*** El Yo era concebido antes de Freud como principio de 
identidad. A partir de él está organizado como estructura 
de defensa contra las pulsiones (instancia represora), que 
se toma como objeto de amor y, finalmente, como escindi­
do: esta tercera dimensión consuma su destitución iden- 
titaria.
Ref.: E l Yo y el E llo, 1923.
Psy. 431-432, 449-453, 485-486, 661-667, M ét. 66-67, IMF. 173- 
175.

78



ÍNDICE

Lista de entradas del vocabulario............................... 7

Lista de los vocablos alemanes definidos 
en este vocabulario
y sus correspondencias en español............................... 9

Prólogo......................................................................  11

Vocabulario............................................................... 19

/
t

79



El vocabulario de Freud es el del psicoanálisis. Con­
junto de neologismos y sobre todo de términos forja­
dos a partir del uso vivo de la lengua, destinados a la 
expresión del “saber de lo inconsciente” surgido de la 
experiencia de lo real de la clínica. Se trata entonces de 
redescubrir, más allá de la jerga, la vía y el rigor de las 
palabras clave de la lengua freudiana, lo que vale como 
introducción a la obra de Freud, en su letra y en su 
espíritu. Aquí se encontrarán definidos esos términos, 
las grandes dimensiones y direcciones de su puesta en 
trabajo -en la teoría propiamente analítica que se lla­
ma “metapsicología”- y sus apuestas de pensamiento. 
Se redescubrirá así, más allá de su familiaridad enga­
ñosa, el alcance de esos términos, su significante pre­
ciso y su interacción. Por eso mismo se podrán captar 
los efectos filosóficos del psicoanálisis, teoría de los 
procesos inconscientes, de la “psicosexualidad”, fun­
dado sobre la terapia de las neurosis, así como el im­
pacto del “freudismo” sobre el orden de los conceptos 
contemporáneos.

I S  B N. 950-602-462-6

9  7 K9 5 06  0 2 4 6 2 8

0 4 6 2 6

Nueva Visión




