
 

“Grabado experimental como herramienta para el reconocimiento de identidades y 

saberes de juventudes migrantes. Resignificar el rastro en la tierra” 

“Experimental engraving as a tool for recognizing the identities and knowledge of migrant youth. Reinterpreting the 

traces left on the earth” 

​       Figura 1. Taller de grabado experimental de Tatío Pérez. Fuente: Pérez, 2025. 

Adriana Castro Hunt 

Máster de Mediación Artística, Universitat de Barcelona. 

Tutor: Jordi Sancho 

Septiembre, 2025. 

1 



Gracias a las y los jóvenes de Venezuela que compartieron sus historias; 

a mi amiga Angie, compañera de estudio; 

a mi tutor, por su franqueza y lucidez; 

y a mi familia y amigos, quienes confiaron en mí y me trajeron hasta aquí. 

 

2 



Resumen 

Esta investigación explora el potencial del grabado experimental como herramienta de 

mediación artística con adolescentes y jóvenes migrantes. Centrada en la noción de "huella", 

busca comprender cómo esta práctica puede favorecer la expresión, la elaboración simbólica 

y la agencia frente a las complejidades de la migración involuntaria. El estudio se basó en 

entrevistas semiestructuradas a jóvenes venezolanos en Cataluña, profesoras de grabado 

experimental y una investigadora experta en migración, cuyas voces permitieron delinear 

estrategias de mediación artística para acompañar procesos juveniles. 

Palabras clave: migración, adolescencia, mediación artística, grabado experimental, huella, agencia.  

Abstract 

This research explores the potential of experimental engraving as a tool for artistic mediation 

with adolescents and young migrants. Focusing on the notion of “mark,” it seeks to understand 

how this practice can promote expression, symbolic elaboration, and agency in the face of the 

complexities of involuntary migration. The study was based on semi-structured interviews with 

young Venezuelans in Catalonia, teachers of experimental engraving, and a researcher 

specializing in migration, whose voices helped to outline artistic mediation strategies to 

accompany youth processes. 

Keywords: migration, adolescence, artistic mediation, experimental engraving, mark, agency. 

Resum 

Aquesta recerca explora el potencial del gravat experimental com a eina de mediació artística 

amb adolescents i joves migrants. Centrada en la noció de "petjada", cerca comprendre com 

aquesta pràctica pot afavorir l'expressió, l'elaboració simbòlica i l'agència enfront de les 

complexitats de la migració involuntària. L'estudi es va basar en entrevistes semiestructuradas 

a joves veneçolans a Catalunya, professores de gravat experimental i una investigadora 

experta en migració, les veus de la qual van permetre delinear estratègies de mediació 

artística per a acompanyar processos juvenils. 

Paraules clau: migració, adolescència, mediació artística, gravat experimental, petjada, agència 

3 



Índice  

1.​ Introducción y justificación…………………………………………………………………….6 

2.​ Marco teórico………………………………………………………………………………….13 

2.1​ Una mirada sobre la migración juvenil involuntaria………………………………14 

2.1.1​ Los tránsitos de adolescentes migrantes………………..……………….15 

2.1.2​ La crisis en Venezuela y la migración involuntaria……………..……….17 

2.1.3​ El arte como territorio de encuentro………………..……………………..18 

2.2​ De la post-fotografía al grabado……………………………………………………20 

2.2.1​ El grabado experimental……………………………………………………23 

2.3​ Mediación artística…………………………………………………………………..26 

2.3.1​ La experiencia artística……………………………………………………..27 

2.3.2​ La simbolización en la migración………………………………………….29 

2.3.3​ Construcción de agencia…………………………………………………...33 

2.3.4​ Caminar y dibujar……………………………………………………………37 

3.​ Objetivos………………………………………………………………………………………38 

4.​ Marco metodológico………………………………………………………………………….39 

4.1​ Población  ……………………………………………………………………………40 

4.2​ Muestra ………………………………………………………………………………42 

4.3​ Consideraciones éticas …………………………………………………………….43 

4.4​ Estrategia de análisis de datos ……………………………………………………44 

4.5​ Limitaciones de esta investigación  ……………………………………….………45 

5.​ Diseño de la investigación..…………………………………………………………………48 

5.1​ Identificación de la pregunta de investigación  …………………………………..49 

5.2​ Selección de la muestra  …………………………………………………...………49 

5.3​ Construcción de las guías de entrevistas semi-estructuradas………………….50 

5.4​ invitación a los participantes ……………………………………………………….50 

5.5​ Desarrollo de las entrevistas ………………………………………………………51 

4 



5.6​ Análisis e interpretación de los hallazgos…………………………………………51 

6.​ Resultados…………………………………………………………………………………….53 

6.1​ Estudios de caso…………………………………………………………………….53 

6.2​ Resultados y análisis.……………………………………………………………….57 

6.2.1​ ¿Cuáles son las necesidades expresivas de los jóvenes migrantes 

venezolanos?.………………………………………………………………………………...57 

6.2.2​ El grabado experimental como herramienta de mediación……………………..70 

6.2.3​ Estrategias de mediación artística…..……………………………………………..81 

7.​ Discusión………………………………………………………………………………………93 

8.​ Conclusiones……………………………………………….…………………………………99 

9.​ Propuesta de proyecto………..……………………………………………….…………...101 

10.​ Referencias bibliográficas.……………………………………………….………………...110 

11.​ Anexos.……………………………………………….………………………………………115 

Índice de figuras y tablas 

 Figura 1. Taller de grabado experimental de Tatío Pérez ........................................................ 1​

 Figura 2. Cuentacuentos “El Planeta aburrido” en Atenas ...................................................... 9​

 Figura 3. Deja tu huella, en el marco de la exposición El árbol que camina ......................... 11​

 Figura 4. Deja tu huella, en el marco de la exposición El árbol que camina ..........................11​

 Figura 5. Ilustraciones de Mauricio Concha ........................................................................... 23​

 Figura 6. Ilustraciones de Mauricio Concha ........................................................................... 23​

 Figura 7. Marcas sobre la pared exterior del CEIP Barrufet .................................................. 25​

 Figura 8. Pintura creada por Joven B, al comienzo de su experiencia migratoria …….......... 59​

 Figura 9. Propuesta de afiche para taller ............................................................................. 101​

 Tabla 1. Cuadro de personas entrevistadas .......................................................................... 42​

 Tabla 2. Presentación jóvenes entrevistados ......................................................................... 43​

 Tabla 3. Sesiones ejemplificadoras del proceso .................................................................. 106 

5 



1.​ Introducción y justificación  

Uno de los actos expresivos más primitivos del ser humano fue dejar la marca de sus 

manos en las cavernas, señalando: “yo estuve aquí”. Aquellas huellas, hechas al soplar 

pigmento sobre la silueta de la mano o estampando directamente la mano pintada sobre la 

superficie, no solo dejaron testimonio de una presencia, sino también de una necesidad: la de 

inscribir una experiencia en el entorno, de proyectar la existencia en una superficie común. 

Gracias a estos registros, es posible reconocer nuestra historia como nómade, móvil y 

transcultural, atravesada por intercambios y conexiones entre diversas culturas. Desde esta 

perspectiva, la migración no puede entenderse únicamente como un desplazamiento 

geográfico, sino como una forma de trazar la vida en el espacio, de abrir caminos y dejar 

rastros. Migrar implica también inscribir una marca, aunque en ocasiones esta permanezca 

invisible. 

Este proyecto de investigación busca indagar en las estrategias que tiene el grabado 

experimental para dar visibilidad y valor a las miradas, saberes y experiencias identitarias de 

jóvenes que han migrado, y que no cuentan con espacios de participación cultural. En 

especial, interesa comprender cómo la noción de huella, entendida como trazo material, 

puede ser un medio para promover la expresión, la elaboración subjetiva y la capacidad de 

agencia de jóvenes migrantes. La pregunta de investigación que interesa responder es: ¿De 

qué manera el grabado experimental puede servir como herramienta de mediación artística 

para visibilizar y resignificar las identidades y saberes de adolescentes y jóvenes migrantes?  

En este contexto, el grabado experimental se plantea como una práctica que recupera 

el gesto ancestral de marcar, de dejar traza. Trabajar el grabado con juventudes migrantes no 

es solo una propuesta artística; es una forma de dar lugar a sus propias líneas, modos únicos 

de narrarse y reinscribirse en el mundo. Así como las manos en la caverna hablaron sin 

palabras, se propone invitar a dejar nuevas huellas que indiquen: “yo estoy aquí”. 

La noción de huella puede adquirir diversos significados. En un mundo hipercontrolado 

por la tecnología y la bioseguridad, la huella se ha transformado en un dato biométrico: un 

6 



registro que puede habilitar o negar el tránsito, el acceso o la permanencia en un territorio. 

Ser aceptado o expulsado puede depender de esta huella. Hoy, millones de personas migran 

en busca de una vida digna, empujadas por conflictos políticos, económicos, sociales o 

medioambientales. En ese proceso, se enfrentan a detenciones, demoras en la entrega de 

documentos, y a una constante limitación de sus movimientos, ya que sus cuerpos quedan 

completamente identificados y sujetos a autorización de libre tránsito. 

Desde esta perspectiva, la investigación sobre grabado experimental que se propone, 

busca indagar en las formas de crear un espacio donde los jóvenes participantes puedan 

explorar su huellas con libertad, expresar sus emociones y elaborar sus narrativas identitarias 

a través del arte, sin miedo a ser controlados.  

En las grietas que abren la cultura y el arte, nos encontramos para crecer, desarrollar 

la capacidad crítica y flexibilizar nuestra manera de mirar el mundo. Sin embargo, no todas las 

personas cuentan con las mismas oportunidades de expresión: las condiciones materiales y 

sociales marcan diferencias en el acceso a las prácticas artísticas, y el desarrollo de la 

creatividad e imaginación. Este ha sido el motor que moviliza mi práctica como mediadora, y 

en este proyecto me propongo explorar cómo la técnica del grabado, fundamental y 

transformadora en mi propio camino, puede convertirse en un lenguaje para que jóvenes 

migrantes resignifiquen y transmitan sus experiencias de tránsito y memoria. 

En este trabajo me interesa abordar los procesos de re-significación identitaria en 

jóvenes venezolanos  que emigraron en su adolescencia a Barcelona, con especial atención a 

las dinámicas simbólicas de su camino, para ver cómo pueden emerger estos procesos en 

contextos de mediación artística. Dado el crecimiento sostenido de la migración venezolana 

en Catalunya en la última década, y considerando su especificidad como migración 

involuntaria, he optado por centrar el trabajo de campo en este colectivo, con el afán de 

aportar una comprensión más profunda de los procesos que se despliegan en un grupo 

específico de jóvenes. 

Es aquí donde el arte, y en particular el grabado experimental, se proponen como 

herramientas de mediación y elaboración. Esta investigación se pregunta por la potencia que 

7 



tienen las prácticas gráficas —especialmente aquellas que trabajan con la imagen lenta, no 

digital y material— para activar memorias, resignificar huellas y reconstruir narrativas 

identitarias. A través de la mediación artística, el grabado experimental se propone no solo 

como técnica, sino como ritual: un espacio de contención, expresión y agencia para jóvenes 

cuyas historias han sido muchas veces silenciadas o no escuchadas.  

A continuación daré cuenta de algunas experiencias que han servido de brújula para 

dar con el objeto de esta investigación.  

El año 2019 visité, como voluntaria, un centro de día y un orfanato en Atenas, Grecia. 

Compartí mi cuentacuentos interactivo El Planeta Aburrido con niñeces desplazadas 

provenientes de Afganistán, Siria, entre otros países árabes. Llegar hasta ellos fue toda una 

odisea: era extranjera, venía de muy lejos, sin conocer los códigos culturales ni el idioma. 

Pero algo me impulsaba profundamente a regalarles una experiencia, un momento de 

expresión artística y risas. Venía preparada para realizar la actividad sin lenguaje verbal, 

asumiendo que todos los niños hablaban solo árabe. Mi gran sorpresa fue descubrir que, 

desde muy pequeños, casi todos hablaban inglés. Al migrar, fueron ellos quienes aprendieron 

más rápido y enseñaron a sus familias los códigos culturales del nuevo lugar que habitan. 

Los movimientos migratorios provocados por las dificultades materiales y la 

desigualdad social dan lugar a nuevas formas de infancia, ya sea que los propios 

niños se conviertan en actores de la migración (“children on the move”), o regresen a 

sus hogares y sigan dependiendo de sí mismos, de sus parientes o de sus vecinos. 

Las niñas y los niños que participan en procesos migratorios globales están asociados 

con riesgos y sufrimientos que ponen en peligro su vida, pero también                crean 

nuevas identidades, nuevas experiencias y nuevos conocimientos. (Liebel, 2019. p. 

104) 

Esta experiencia marcó un hito en mi trayectoria como mediadora artística y generó en 

mí cuestionamientos esenciales sobre mi práctica: ¿Cómo me acerco a una comunidad? 

¿Cómo valoro sus saberes? ¿Cómo consulto por sus necesidades? Cuando llego a un nuevo 

8 



espacio, inevitablemente llevo conmigo ideas preconcebidas sobre cómo son quienes lo 

habitan e, incluso, sobre lo que necesitan.  

Figura 2. Cuentacuentos “El Planeta aburrido” en Atenas. Fuente: elaboración propia, 2019. 

Tengo la profunda convicción de que la expresión artística es una dimensión esencial 

de la experiencia humana, y que no pertenece únicamente a los artistas o a las instituciones 

culturales. Todas las personas, en algún momento, nos expresamos creativamente: al cocinar, 

al decorar, al cantar, al recordar un sueño y también buscamos ser reconocidos a través de 

ello. Sin embargo, vivimos en un mundo que impone la racionalidad, la productividad y la 

eficacia por sobre la expresión emocional, la imaginación y el juego.  

Cada disciplina artística activa diferentes dimensiones de nuestra experiencia de 

habitar el mundo, como el cuerpo, lo sensible, lo conceptual, la comunicación no 

verbal o relacional. Los lenguajes del arte y la cultura introducen en nuestra 

comunicación la ambivalencia, la polisemia, la ambigüedad y nos permiten acceder 

simultáneamente a diferentes puntos de vista (Beirak, 2022, p. 37). 

 

He sido testigo de pequeñas y grandes acciones artísticas, también acciones que se 

esconden tras el arte o que usan el arte para justificar su manera de conseguir recursos. 

9 



Aplicando fórmulas para llenar sus presentaciones de cifras de impacto y transformación, 

quizás con muy buenas intenciones pero que en la práctica no son un verdadero aporte o no 

están respondiendo a las necesidades de las comunidades. Es muy importante revisar qué 

tipo de acciones artísticas son realmente una contribución,  para la construcción de una 

mirada ética hacia la experiencia de las personas con quienes trabajamos.  

Estos aprendizajes han sido fundamentales para mi proceso como mediadora artística. 

Mi motivación radica en seguir mejorando la mediación de experiencias artísticas para que 

sean realmente significativas y fomenten la participación cultural y social de niñeces y 

adolescentes en riesgo de exclusión social. ¿Cómo podemos, a través de la mediación 

artística, generar espacios de experimentación y creatividad que, por un lado, permitan a 

adolescentes en situación de exclusión social desarrollar su expresión y, por otro, faciliten que 

sus historias y necesidades sean más visibles y escuchadas por el mundo adulto?  

Las herramientas de la mediación artística tienen el potencial de ser un puente entre 

ellas, ellos y elles y la sociedad, pero para que este diálogo sea efectivo es necesario 

repensar las metodologías de participación. ¿Qué estrategias y herramientas pueden 

potenciar la autonomía creativa? ¿Cómo asegurarnos de que sus producciones no solo sean 

espacios de catarsis personal, sino también agentes de cambio en las estructuras que los 

rodean? Explorar estas cuestiones implica un compromiso con el diseño colaborativo de 

experiencias artísticas, donde los jóvenes no sólo sean receptores de propuestas, sino 

también protagonistas activos en la construcción de su propio relato y en la transformación de 

su entorno. 

La experiencia que inspira el ámbito de mediación artística de mi investigación es la 

que tuve realizando mi primera exposición de grabado: El Árbol que Camina inspirada en una 

palmera que conocí en la Amazonía, que asombra por sus raíces expuestas sobre la tierra y 

se mueve para buscar el sol. Después de conocer este ser vivo real y mágico, un árbol con 

pies comenzó a aparecer en mis croquis de manera recurrente. Con el tiempo, esa figura 

10 



cobró vida propia y el año 2023 se transformó en un grabado. Su aparición me impulsó a 

realizar la exposición: una selección de 11 grabados en aguafuerte. Como parte de la 

muestra, diseñé la experiencia de mediación artística de grabado experimental Deja tu huella, 

en la que entregué a las y los visitantes tinta dactilar y hojas de papel para que crearan 

imágenes con su propia huella digital,  

 Figuras 3 y 4 Deja tu huella, en el marco de la exposición El árbol que camina. Fuente: elaboración propia, 2023. 

Cuando compartí la historia del árbol con un grupo de estudiantes de la Escuela 

Pública República de Panamá, dos niños venezolanos quedaron pasmados. La imagen 

resonó profundamente en su universo simbólico, quienes migran, ¡también pueden tener 

raíces! Y no sólo eso, sino que también pueden trasladarlas. Con entusiasmo, comenzaron a 

dibujar el árbol, integrando su huella dactilar en la obra. Ellos agradecieron de corazón la 

experiencia.A través de una experiencia breve de mediación artística realizada en el marco de 

una exposición, adolescentes migrantes se vieron reflejados y, mediante la creación, lograron 

reconfigurar su mirada sobre su propia experiencia migratoria. Aunque fue un ejercicio corto, 

11 



me ofreció muchas luces sobre cómo podría encaminar un proceso de creación más 

profundo. 

Este gesto de mediación, aparentemente simple, me permitió identificar algunas 

claves conceptuales que orientan esta investigación, especialmente en torno al uso del arte 

como espacio de expresión simbólica y de resignificación frente a contextos marcados por la 

discriminación y deshumanización.  

La siguiente se propone ser una investigación basada en las artes, una investigación 

basada en la mediación artística, que entiende que los procesos de los artistas y los 

mediadores son construidos desde sus propias biografías, desde sus intuiciones. Una 

investigación que reconoce la importancia que tiene la subjetividad en los procesos de 

aprendizaje en comunidad. En este sentido, la presente investigación se plantea como un 

camino de exploración y escucha, orientado a diseñar estrategias de mediación artística 

desde el grabado experimental que acompañen y den visibilidad a las experiencias de 

jóvenes migrantes. 

Para contextualizar esta aproximación y abrir paso al marco teórico, presentaré dos 

referentes que han influido profundamente en mi manera de comprender el grabado y la 

inscripción de nuestras huellas en el tiempo. Por un lado, el documental The Cave of 

Forgotten Dreams de Werner Herzog; por otro, la experiencia del Taller 99 en Chile. Ambos 

permiten situar la práctica del grabado dentro de un horizonte histórico y cultural más amplio, 

y subrayan cómo la acción de dejar huella ha acompañado al ser humano a lo largo del 

tiempo, ya sea como gesto de libertad creativa en contextos de censura o como una 

necesidad esencial de afirmar nuestra presencia en el mundo. 

 

12 



 

The Cave of Forgotten Dreams (Werner Herzog, 2015) 

El documental The Cave of Forgotten Dreams (Werner Herzog, 2015) ofrece un 

registro único de la cueva de Chauvet, en Francia, donde se conservan dibujos de más de 

30.000 años de antigüedad. Estas imágenes, trazadas con piedras, sílex, huesos u otros 

materiales punzantes, constituyen algunas de las primeras manifestaciones gráficas de la 

humanidad, consideradas como las “obras de arte” más antiguas (Becker Gana, 1996, p. 9). 

Más allá del valor arqueológico, este caso revela el impulso primitivo de comunicar y 

dejar huella que acompaña al ser humano desde sus orígenes. Lo que allí aparece no son 

sólo dibujos, sino testimonios vivos que nos conectan con quienes habitaron ese tiempo 

remoto. El gesto de marcar la piedra —como la palma de una mano repetida una y otra vez 

por un mismo individuo, identificado incluso por su meñique torcido— encierra la afirmación 

simple y profunda de “yo estuve aquí”. 

La reflexión de uno de los investigadores, recogida en el documental, plantea que 

quizá no somos tanto Homo sapiens como Homo spiritualis, recordándonos que la dimensión 

simbólica y espiritual es constitutiva de nuestra especie. Esta idea conecta, en clave 

contemporánea, con lo que Joan Fontcuberta señala al hablar del Homo photographicus: los 

sujetos de hoy producimos imágenes a una velocidad vertiginosa, quizá alejándonos de esa 

dimensión espiritual que caracteriza a los primeros trazos humanos. 

¿Qué sucede con nuestra espiritualidad en un contexto de imágenes veloces, furiosas y 

desmaterializadas?​

¿Cómo puede el grabado experimental, con su temporalidad lenta y materialidad táctil, abrir 

un espacio de simbolización que nos devuelva a esa dimensión ritual de la imagen?​

 

13 



En la cueva de Chauvet, los trazos se concentraban en los lugares más oscuros y 

profundos: espacios sagrados destinados a pintar y a realizar encuentros rituales. De igual 

forma, hoy podemos pensar el grabado como un gesto ritual en la ciudad contemporánea. En 

entornos urbanos marcados por la homogeneización y la “limpieza” de huellas —lo que Marc 

Augé (1993) describe como “no lugares”—, la posibilidad de dejar una marca gráfica se 

convierte en un acto político. 

Este documental, entonces, no sólo remite al pasado remoto, sino que ilumina la 

pertinencia actual del grabado experimental como práctica que recupera el impulso primitivo 

de dejar huella y lo resignifica en contextos urbanos donde la identidad y la memoria tienden 

a borrarse. 

El taller 99 

El Taller 99, fundado en 1956 por Nemesio Antúnez, se consolidó como un epicentro 

del grabado en Chile, tanto por su carácter de espacio de creación como por su dimensión 

formativa y colectiva. Inspirado en su experiencia en el Atelier 17 de París, Antúnez planteó el 

grabado como un campo abierto a la experimentación, la libertad creativa y el trabajo 

colaborativo. Entre las figuras más influyentes que emergieron de este taller destaca Eduardo 

Vilches, cuyo legado resulta fundamental como antecedente en la educación artística 

experimental en Chile. 

Durante los años de la dictadura, Vilches dirigió un taller en la Universidad Católica 

que funcionó como espacio de innovación y resistencia cultural. Su propuesta pedagógica 

transformó el grabado en un terreno fértil para la experimentación, explorando lenguajes que 

iban más allá de la palabra o la protesta directa. Partiendo de los elementos esenciales del 

grabado —matriz, soporte y copia—, invitaba a sus estudiantes a explorar nuevas formas, 

manteniendo la esencia de la técnica pero sin imponer un único camino creativo (Abaroa, 

2024). Esta apertura generó un clima de búsqueda artística que, en el contexto político de la 

época, funcionaba también como un gesto de resistencia. 

14 



El vínculo con este legado no es ajeno a mi propio recorrido. Tuve la oportunidad de 

formarme en el Taller 99 con Rafael Munita y de recibir la enseñanza de Eduardo Vilches en 

el área de Color, experiencias que marcaron profundamente mi aproximación al grabado 

experimental. También fue decisiva la influencia de mi primera profesora de grabado, 

Alejandra Bendel, a quien entrevisté —formada en el taller de Vilches—, quien abrió para mí 

un campo de exploración artística nuevo y trascendente. 

El grabado se convirtió en una vía de canalización de imágenes provenientes de un 

mundo emocional profundo. Su práctica articula una ritualidad metódica, con pasos precisos 

—desde la creación de la matriz hasta la impresión—, y al mismo tiempo una dimensión 

accidental e incontrolable, en especial en la calcografía, donde los elementos químicos, la 

temperatura y el tiempo producen resultados siempre inesperados. 

Este doble carácter, ritual y azaroso, es uno de los aspectos que más me interesa 

resaltar en relación con mi investigación. La matriz no es solo un soporte técnico: es memoria, 

territorio y huella material. Frente a la lógica de la inmediatez visual, el grabado exige tiempo 

lento, presencia y atención, convirtiéndose en una forma de contrarrestar la saturación de 

imágenes que caracteriza la era digital. Como sostiene Fontcuberta (2016, p. 31), la era 

postfotográfica ha consolidado un mundo de representaciones veloces, desmaterializadas y 

anestesiadas. En este contexto, el grabado ofrece una contraposición radical: imágenes con 

cuerpo, densidad y espesor, que recuperan el valor de lo manual y de lo ritual en un tiempo 

acelerado. 

De este modo, el caso del Taller 99 no solo representa un antecedente histórico, sino 

también un referente vivo para comprender cómo el grabado puede constituirse en un espacio 

de experimentación, resistencia y resignificación, aspectos que atraviesan los objetivos de 

esta investigación. 

 

15 



2.​ Marco Teórico 

En La vida de las líneas (Ingold, 2018, p.94), Tim Ingold sostiene que toda forma de 

vida, incluida la humana, se entreteje a través de líneas: caminamos líneas, dibujamos líneas, 

escribimos líneas, seguimos líneas. La huella, en este sentido, no es un objeto fijo, sino la 

consecuencia del movimiento, una traza viva que testimonia el desplazamiento de un cuerpo 

en el mundo. Así, aquellas manos en las paredes no son simples imágenes fijas, sino rastros 

de un gesto nómade, signos de una existencia movediza y temporal, que se relaciona 

profundamente con la experiencia de migrar. 

La migración puede pensarse también como una forma de escritura vital: cada 

desplazamiento deja una marca, visible o invisible, que habla de los vínculos interrumpidos, 

de las memorias en tránsito y de los procesos de reconfiguración identitaria. Desde aquí, la 

noción de huella se convierte en un eje para articular la experiencia migratoria y, a la vez, en 

un punto de encuentro con la práctica artística, donde el grabado experimental materializa de 

manera tangible esos rastros y los resignifica en clave colectiva. 

Sobre este trasfondo, la construcción del marco teórico se organizó en torno a tres 

ejes principales. El primero aborda las identidades y saberes de jóvenes migrantes, en 

diálogo con las transformaciones propias de la adolescencia y con el arte como territorio de 

encuentro. El segundo explora la relación entre postfotografía y grabado. El tercer eje se 

centra en la mediación artística, desarrollando sus dimensiones experienciales, espirituales, 

comunitarias y de agencia.  

Con este recorrido, el marco teórico se abre con el análisis de las identidades y 

saberes de jóvenes migrantes, punto de partida necesario para comprender cómo el arte y la 

mediación se inscriben en sus trayectorias vitales y procesos de transformación. 

 

 

16 



2.1​ Una mirada sobre la migración juvenil involuntaria 

En este trabajo entendemos la migración, especialmente la que afecta a las 

juventudes del Sur Global, no como un tránsito neutral ni como una excepción, sino como una 

experiencia estructural de nuestra época, vinculada a lógicas de despojo y exclusión 

heredadas del colonialismo. Desde una perspectiva decolonial, se trata de reconocer que 

estas juventudes, lejos de ser cuerpos desplazados sin voz, portan saberes, memorias y 

formas de habitar que desafían la homogeneidad del espacio urbano y de la ciudadanía 

normativa. En este sentido, frente a las formas tradicionales y coloniales de abordar la 

migración, descolonizar los estudios migratorios requiere un giro epistemológico profundo:  

Deshacer la colonización del conocimiento, cuestionar y desafiar las jerarquías y 

verdades establecidas. Esto se alinea con los estudios críticos que potencian la voz de 

migrantes, desplazados y refugiados, poniendo en valor la producción de 

conocimiento autóctono desde una mirada decolonial (Padilla, 2025, p. 2). 

Este enfoque nos permite situar la migración involuntaria como un proceso complejo 

de producción de saberes situados y resistencia cultural, interesa aquí decir que es necesario 

un cambio en la mirada estigmatizadora y que perpetúa la condición de vulnerabilidad de 

personas que si bien se han visto obligadas a migrar, no son víctimas y según como se mire, 

son protagonistas de sus propios destinos.  

Cuando me refiero a los “saberes” de las juventudes migrantes, no los pienso como 

conocimientos formalizados ni institucionales, sino como saberes situados que emergen de la 

experiencia vital de la migración. Estos abarcan desde saberes de resiliencia y cuidado 

(estrategias para enfrentar la pérdida ambigua y sostener vínculos a distancia), hasta saberes 

culturales e híbridos (prácticas lingüísticas, culinarias, musicales, rituales) y saberes prácticos 

y comunitarios (modos de habitar el espacio urbano, creación de redes de apoyo, integración 

y mezcla cultural, negociación con instituciones). Dichos saberes, aunque muchas veces 

permanecen invisibilizados o deslegitimados, constituyen una forma de agencia y 

17 



participación cultural. En esta investigación nos interesa escuchar las voces de jóvenes 

migrantes para reconocer y visibilizar esos saberes, y desde allí construir un espacio de 

mediación artística que los acompañe y potencie sus trayectos. 

2.1.1​ Los tránsitos de adolescentes migrantes 

La adolescencia es una etapa de tránsito especialmente intensa, caracterizada por la 

búsqueda de identidad, la necesidad de pertenencia y el deseo de experimentar los propios 

límites. Se trata de un momento de tensiones entre dependencia y autonomía, en el que las y 

los jóvenes se enfrentan a procesos de autodefinición en contextos sociales y culturales que 

muchas veces les imponen restricciones o estigmas. Esta fase, de por sí desafiante, se 

complejiza aún más cuando se cruza con la experiencia de la migración. A pesar de su 

dificultad, es pertinente lo que la periodista y terapeuta brasilera Evânia Reichert señala sobre 

la adolescencia en su libro Infancia: la edad sagrada:  

La crisis de la adolescencia no es en sí misma más compleja que la menopausia, la 

vejez o la edad escolar. Todas las edades, en términos de desarrollo, conllevan 

idénticas características de producir crisis de crecimiento, algo que es connatural al 

proceso de desarrollo emocional y psicosocial. La crisis representa un sentido positivo 

y normativo. Sin crisis no hay maduración psicológica, ni surgen tampoco los retos y 

oportunidades de evolución y transformación. En la adolescencia, por ejemplo, la crisis 

normativa es la de la propia identidad que necesita una resolución, una definición. El 

aspecto sensible es justamente que la infancia está llegando a su final. (Reichert, 

2017, p. 370) 

A esto se suma la experiencia de quienes migran, especialmente durante la 

adolescencia. Jóvenes que, de forma involuntaria, deben dejar lo conocido y lo seguro para 

habitar un territorio nuevo, lejos de sus amistades, su tierra, sus afectos. La migración en este 

sentido no puede reducirse únicamente a una vivencia de pérdida: si bien hay fracturas, 

18 



desarraigos y transformaciones profundas, también emergen otras formas de enraizar, 

reapropiar y resignificar. 

El fenómeno migratorio, especialmente cuando ocurre de manera involuntaria o 

forzada, implica una ruptura profunda con los vínculos afectivos, territoriales y simbólicos que 

estructuran la vida cotidiana. Jóvenes que deben dejar atrás lo conocido –la tierra, los 

amigos, la lengua, la familia– para adaptarse a un nuevo entorno social y cultural, viven un 

tipo particular de pérdida que ha sido descrita como duelo migratorio. Achotegui (2009, p. 

103) caracteriza el duelo migratorio como “parcial, recurrente y múltiple”, refiriéndose a la 

separación emocional de la familia, lengua, cultura, tierra, estatus social, pertenencia étnica y 

seguridad física, pérdidas que no desaparecen pero que se viven de manera continua y 

transformadora. Este proceso, que afecta tanto a nivel emocional como identitario, se 

entrelaza con los propios duelos de la adolescencia: el abandono de la infancia, la 

reconfiguración del cuerpo, el despertar del deseo y la necesidad de afirmación. 

Los relatos biográficos de las personas jóvenes migradas se constituyen muchas 

veces en una historia compleja de desapropiaciones, historias en las que la realidad y 

los contextos se imponen como condición inestable y muchas veces tiránica, tan 

imprevisible como angustiosa, cosa que deja poco o ningún margen para la agencia. 

(Nin, 2016, p. 112).  

No obstante, la migración también puede funcionar como un rito de paso forzado, en 

tanto “puede cumplir una función de tránsito a la edad adulta que en el contexto de origen se 

ve dificultada por motivos muy diversos” (Nin, 2016, p. 70). 

Movido por estas transformaciones, el adolescente busca nuevos valores y otras 

experiencias que asumen ahora el sentido de no consistir tan sólo en la continuidad de 

los caminos emprendidos por padres y familiares. Se trata de una selección con fuerte 

acento personal. El repentino cambio de valores y criterios y los cuestionamientos 

19 



impetuosos y agresivos, o incluso el distanciamiento afectivo- que adopta rasgos de 

alienación e indiferencia- son comunes en esta etapa. (Reichert, 2017, p. 370) 

2.1.2​ La crisis en Venezuela y la migración involuntaria 

En este proyecto nos centraremos en el colectivo de jóvenes venezolanos residentes 

en Cataluña, cuyas trayectorias migratorias han sido atravesadas por la crisis estructural que 

ha vivido su país de origen. Durante las últimas dos décadas, Venezuela ha experimentado 

un colapso político, económico y humanitario sin precedentes, que ha dado lugar a uno de los 

mayores éxodos en la historia reciente de América Latina y el mundo. Según ACNUR (s.f.), 

cerca de 7,9 millones de personas han salido de Venezuela en busca de protección y una 

vida mejor. En los datos del Padrón Municipal (2025), encontramos que  actualmente residen 

en la provincia de Barcelona 127.767 personas de nacionalidad venezolana, con presencia en 

al menos 84 municipios. El 56,08 % son mujeres y el 43,92 % hombres, con una edad media 

de 36 años –siete años menor que la media provincial–. De este total, 3.895 son menores de 

edad, 21.705 tienen entre 18 y 64 años, y 2.167 son mayores de 64. Esta distribución refleja 

una comunidad joven y activa, en pleno proceso de integración y búsqueda de arraigo. 

Los motivos principales de la salida masiva de venezolanos a partir del 2016 se 

relacionan con el desabastecimiento de alimentos y medicinas, la inseguridad 

personal en sus máximos niveles, la hiperinflación y la devaluación de la moneda que 

impiden cubrir las necesidades básicas (Dekocker, 2018, p.297) 

Esta situación configura lo que se entiende como migración involuntaria, caracterizada 

por el desplazamiento forzado debido a circunstancias externas que escapan al control de las 

personas migrantes. A diferencia de la migración por motivos económicos o de búsqueda de 

oportunidades, la migración involuntaria está atravesada por la urgencia y la necesidad de 

proteger la vida, la salud y la integridad personal. En el caso de los jóvenes venezolanos en 

Cataluña, su movilidad no responde únicamente a decisiones estratégicas de mejora de 

20 



condiciones de vida, sino que constituye una respuesta a la imposibilidad de satisfacer 

necesidades básicas y garantizar su seguridad en el país de origen. 

2.1.3​ El arte como territorio de encuentro 

El arte debe entenderse no sólo como creación estética, sino también como un 

espacio de producción de conocimiento y de transformación social. En este sentido, resulta 

pertinente recuperar lo que plantea María Acaso en Art Thinking: 

Para afrontar las incógnitas del siglo XXI, necesitamos situar las artes como una 

estrategia educativa. Unas artes que dejan de ser entendidas como poiesis 

(creación con finalidad) para pasar a ser comprendidas como praxis (acción 

transformadora). (Acaso, 2017. p.168) 

Este enfoque sitúa al arte como un recurso imprescindible para enfrentar los 

problemas contemporáneos, no solo ofreciendo respuestas, sino generando nuevas 

preguntas y lenguajes que permitan interpretar la complejidad del presente. Las crisis 

actuales —ecológicas, políticas, migratorias o de representación— demandan metodologías 

creativas y flexibles, capaces de operar en la incertidumbre y proponer acciones que 

transformen realidades. 

En este sentido, el arte se vincula estrechamente con los saberes y las identidades, 

campos que hoy se ven atravesados por fenómenos como la hiperrealidad y la virtualidad, 

donde las imágenes circulan de manera masiva y descontrolada. Este escenario plantea 

desafíos para la mediación artística, que debe dialogar con narrativas fragmentadas, 

memorias en disputa y referentes culturales múltiples. 

A través de las reflexiones de Néstor García Canclini, podemos profundizar en esta 

idea, posicionando al arte como un medio para comprender el mundo actual y crear 

herramientas para afrontar sus crisis, entre ellas la migratoria: 

21 



Aún sin abismarnos en las incertidumbres de lo virtual, el problema es agudo 

—como veremos más adelante— por las múltiples pertenencias de los sujetos en 

tiempos de migraciones masivas y el acceso fácil a signos de identificación de 

muchas sociedades. Dado que millones de personas no son ya sujetos de tiempo 

completo de una sola cultura, debemos admitir que la versatilidad de las 

identificaciones y las formas de tomar posición requieren metodologías híbridas. 

Pero hibridación no es indeterminación total, sino combinación de 

condicionamientos específicos. [...] Podemos esperar que la ciencia se diferencie 

de otras formas de conocimiento, como las artísticas, mediante algún tipo de 

contrastabilidad y racionalidad. [...] necesidad de dar consistencia a la ciudadanía 

y verosimilitud a las interacciones sociales. (Canclini, 2004, p. 151) 

La noción de metodologías híbridas que señala Canclini coincide con la capacidad del 

arte para generar espacios de encuentro entre distintas formas de conocimiento y 

experiencia. La mediación artística, crea territorios simbólicos donde es posible reconstruir la 

identidad, resignificar la pertenencia y ensayar formas de convivencia que respondan a las 

complejidades de nuestro tiempo. 

García Canclini enfatiza que la diversidad cultural ya no se encuentra solo en tierras 

lejanas, sino "aquí mismo, en la migración de cocinas, vestimentas, mobiliario y decoración 

que llegan a nuestro barrio". Esto significa que, a través de las circulaciones migratorias, el 

paisaje cultural de los nuevos territorios se enriquece y se transforma con elementos de 

diversas partes del mundo, haciendo que el entorno cotidiano sea un “collage de 

interculturalidad”. 

El autor señala que en la actualidad "millones de personas van de un lado a otro 

frecuentemente, viven en forma más o menos duradera en ciudades distintas de aquella en 

que nacieron y modifican su estilo de vida al cambiar de contexto". Esta dinámica tiene 

efectos profundos en las nociones de cultura e identidad, llevándonos a entender que "la 

mayor parte de las identidades colectivas son más bien camisas que piel: son, en teoría por lo 

22 



menos, opcionales, no ineludibles". Esta idea sugiere que la adaptación no solo implica 

asumir nuevas costumbres, sino que la propia identidad se vuelve más flexible y elegible para 

las personas migrantes en un mundo globalizado. Esta necesidad de adaptación, a menudo 

impulsada por factores económicos o políticos, lleva a los sujetos a vivir trayectorias 

“variables, indecisas, modificadas una y otra vez”, lo que hace imprescindible la existencia de 

espacios de mediación artística que no sólo acompañan, sino que contengan y den forma a 

las experiencias de la migración, favoreciendo su resignificación y fortaleciendo los vínculos 

comunitarios. 

 

2.2​ De la post-fotografía al grabado 
En su libro La furia de las imágenes, Joan Fontcuberta (2016) analiza el estado actual 

de las imágenes en la hipermodernidad, fenómeno que genera una hiperrealidad, concepto 

acuñado por Jean Baudrillard (1981) para describir la confusión entre la realidad y su 

representación en la sociedad contemporánea. Esta hiperrealidad se caracteriza por la 

proliferación de imágenes que ya no median el mundo, sino que lo sustituyen o lo simulan, 

desafiando nuestra percepción y comprensión de la realidad. Fontcuberta, desde los 

postulados de la postfotografía —entendida como el conjunto de prácticas visuales que 

surgen tras la crisis de la fotografía tradicional, donde la creación, circulación y consumo de 

imágenes digitales exceden el marco documental para devenir un lenguaje expandido y 

masivo—, señala que en la actualidad predomina la aceleración en la producción de 

imágenes y la masividad en su circulación. Sin embargo, advierte que, a pesar de la 

hipervisibilización de ciertas imágenes, existen otras que permanecen ocultas o censuradas, 

careciendo del mismo espacio de representación. 

En su exposición, Joan Fontcuberta destaca cómo la diferencia generacional entre él y 

su nieta se vuelve evidente cuando ella no logra comprender cómo era posible vivir sin 

internet ni mensajes instantáneos. Le resulta difícil imaginar un mundo en el que enviar una 

carta implicaba acudir a la oficina de correos y esperar días, incluso semanas, para recibir 

23 



una respuesta. Este acto, que anteriormente requería tiempo, espera y deseo, hoy resulta 

casi impensable. 

A partir de esta reflexión, me pregunto cómo perciben y viven la inmediatez y la 

hiperrealidad los y las jóvenes de hoy. Y en particular, me interesa reflexionar sobre los y las 

jóvenes migrantes, quienes a través de un dispositivo como el celular están 

permanentemente expuestos a una sobrecarga de imágenes, a la vez que usan ese mismo 

dispositivo para conectarse con sus historias, ver fotos del pasado y comunicarse con sus 

familiares. Habitamos un entramado visual complejo; es esencial no solo analizar las 

imágenes que nos rodean, sino también desarrollar la capacidad de agencia para crearlas. 

Según Byung-Chul Han (2012), la sociedad contemporánea se caracteriza por la 

velocidad y la hiperestimulación visual, lo que produce un consumo masivo de imágenes 

desvinculado de la experiencia profunda y del significado simbólico. Como observa Han, 

incluso la percepción es hoy incapaz de clausurar nada, pues se apresura de una sensación a 

la siguiente. Solo un demorarse contemplativo es capaz de clausurar. Cerrar los ojos es un 

símbolo de clausura contemplativa. La enorme afluencia de imágenes e informaciones hace 

imposible cerrar los ojos (p. 41).  

La tecnología y las imágenes líquidas y veloces son, sin duda, el lenguaje más común 

entre adolescentes y jóvenes, atravesando tanto sus relaciones como su manera de narrarse. 

En ese contexto, me pregunto: ¿cómo podría un taller de grabado experimental ofrecer un 

espacio que ralentice ese flujo de imágenes? ¿Cómo convertir ese tiempo más pausado en 

un espacio ritual, donde producir imágenes sólidas permita habitar la ambigüedad y transitar 

procesos de resignificación? 

En mi experiencia como artista, han sido precisamente esas imágenes más sólidas y 

elaboradas —las que requieren de un proceso, elaboración y espera— las que me han 

ayudado a atravesar procesos complejos. Por esta razón, planteo que un taller de estas 

características puede constituir una herramienta para acompañar a jóvenes migrantes en sus 

24 



propios procesos de construcción simbólica y de reapropiación de su huella. Y no menos 

importante, visibilizar sus experiencias.  

Pero que hoy sobren imágenes y corramos el riesgo de ahogarnos en ellas no 

debe soslayar el problema inverso. La saturación visual nos obliga también, y 

sobre todo, a reflexionar sobre las imágenes que faltan: las imágenes que nunca 

han existido, las que han existido pero ya no están disponibles, las que se han 

enfrentado a obstáculos insalvables para existir, las que nuestra memoria 

colectiva no ha conservado, las que han sido prohibidas o censuradas. 

(Fontcuberta, p. 26) 

Desde una mirada decolonial, es fundamental preguntarnos no sólo qué imágenes 

vemos, sino quiénes han sido históricamente autorizadas a aparecer, a ocupar el espacio 

público con su cuerpo, su estética y su relato. En este sentido, el grabado se vuelve una 

estrategia sensible para reinscribir las huellas de los cuerpos jóvenes migrantes —cuerpos 

muchas veces racializados, controlados, silenciados— en el imaginario urbano. No se trata 

sólo de contar una historia personal, sino de irrumpir en el relato dominante que produce y 

reproduce qué cuerpos importan y cuáles no. Las prácticas gráficas permiten abrir grietas en 

ese orden visual hegemónico. Así, los y las jóvenes se posicionan como agentes de una 

cultura urbana viva, crítica y profundamente situada. 

Pero la verdadera novedad estriba en la incorporación a este frenesí de Homo 

photographicus, la especie hacia la que los humanos hemos evolucionado [...] Por 

primera vez todos somos productores y consumidores de imágenes, y el cúmulo 

simultáneo de estas circunstancias ha provocado una avalancha icónica casi infinita. 

(Fontcuberta, 2016, p. 31) 

 

25 



2.2.1 El grabado experimental  

¿Qué es el grabado? 

Grabado quiere decir hacer una incisión. Serán entonces GRABADOS, 

exclusivamente, aquellas pruebas estampadas de una plancha o matriz cuya 

realización se haya efectuado por medio de incisiones en su materia.  

Es como una huella, surco que se hace en una superficie. (Taller 99, 1998, p. 4). 

                  

Figuras 5 y 6. Ilustraciones de Mauricio Concha. Fuente: Cuadernillo de actividades, exposición Taller 99, 1998. 

 

Aprender la técnica del grabado me dio un lugar nuevo para experimentar como 

artista, como creadora de imágenes. Empecé a sentir que mis creaciones ya no eran hojas 

perdidas en un cuaderno, sino que estaba creando materialidad y poniéndola en el mundo. Es 

por ello que, después de un tiempo haciendo calcografía, me atreví a hacer mi primera 

exposición. 

Tras la exposición El árbol que camina y la mediación Deja tu huella, concibo esta 

investigación para continuar indagando sobre la experiencia de dejar una huella, de imprimir 

una marca en un entorno, de hacer visible el propio rastro y, con ello, desarrollar la capacidad 

de agencia.  

En el grabado, como en la danza, la imperfección se manifiesta como un rastro del 

cuerpo, cuya enunciación gráfica adquiere el aspecto de una mancha o borrosidad 

informe en el curso de la producción. (Lorente. 2023, p.110) 

26 



Dentro del amplio universo del grabado experimental, la calcografía —o grabado en 

metal— es solo una de las múltiples técnicas que pueden explorarse. En esta investigación 

me detendré en ella no por ser la única, sino porque es la que mejor conozco y  su proceso 

encierra una particular riqueza. Se trata de un camino creativo que exige seguir una 

secuencia de acciones precisas, donde cada gesto, herramienta y tiempo de espera se 

entrelazan en una coreografía paciente. Esta acumulación de pasos, más que un mero 

procedimiento técnico, se convierte en un verdadero ritual de creación y alquimia, que 

intentaré detallar a continuación. 

Primero está la creación de la matriz, que por lo general es una placa de aluminio o 

cobre. Esta puede ser intervenida de diversas maneras: a veces se ocupa la técnica de la 

punta seca, otras el agua fuerte, otras el azúcar, y todas estas técnicas pueden combinarse. 

Es generar una huella que, al formar surcos, prepara el espacio para alojar la tinta. 

Si optamos por la opción del aguafuerte. En esta etapa podremos tomar distintos 

tiempos al sumergir la matriz en el ácido. Dependiendo del tiempo y de la temperatura 

ambiente, se generan distintas profundidades en los surcos. Al dibujar, siempre debemos 

considerar que mientras más hondo es el surco o huella, mayor será la absorción de tinta y 

más intenso el color al imprimir. 

Toda esta primera parte es muy exploratoria. Uno va testeando y descubriendo la 

imagen: una propuesta que viene del artista, pero también del azar, de cómo el material 

reacciona. Es interesante cómo se combinan tiempo, dedicación y alquimia para generar la 

imagen. 

Luego, cuando ya hemos definido la imagen tras varias pruebas, viene la etapa de 

entintar la matriz. Es un momento delicado: hay que aplicar la tinta con cuidado, con atención 

a la presión, y luego limpiar bien. En el grabado hay color, pero también blancos. Si queremos 

que el papel quede limpio y prolijo, debemos ser cuidadosos al limpiar con la tarlatana. Esta 

etapa habla del cuidado y del esmero que uno pone en cada parte de la pieza. 

Después viene la impresión. Se humedece un papel grueso de algodón, de mínimo 

100 gramos, se le quita el exceso de agua y se coloca en la prensa. Encima va la matriz ya 

27 



entintada. Este momento también requiere precisión: según cómo se enfrente el papel a la 

matriz, se definirá si la imagen queda bien encuadrada. 

Luego se pasa por el rodillo de la prensa, y también es importante la presión que este 

aplica. Finalmente, llega el momento de revelar: ver cuánta tinta se imprime, cuánta absorbe 

el papel, cómo queda la imagen. 

Lo que acabo de describir es el proceso de la calcografía o grabado en metal. El 

grabado experimental busca nuevas materialidades y procedimientos para generar matrices.  

                     Figura 7. Marcas sobre la pared exterior del CEIP Barrufet, autores desconocido. ,Fuente: elaboración propia,  2025. 

El metal puede ser una de ellas, pero al experimentar, podemos encontrarnos con 

objetos, texturas, superficies o fotografías que funcionan como matrices. En el fondo, se trata 

del recorrido que cada participante del taller se anime a descubrir. 

Cada persona que inicia este proceso de indagación a través del grabado 

experimental va encontrando su propio lenguaje y su forma de expresión con esta técnica, 

cuya base es siempre la misma: una superficie en la que se realiza un surco,en la que se deja 

una huella.  

28 



2.3 Mediación artística 

El acompañamiento socioeducativo a través de las artes es faro constituyente de esta 

investigación, en el contexto del Máster de Mediación Artística de la Universitat de Barcelona. 

Me interesa especialmente profundizar en la conceptualización de la mediación artística, 

entendiendo que sólo mediante una reflexión crítica y situada es posible acercar esta 

herramienta de transformación a las personas y a los contextos en los que se inserta. 

El día 23 de mayo asistí a las Jornadas de Mediación Artística organizadas por 

APMART en el Palau de la Virreina, Barcelona. Una de las exposiciones que resultó 

particularmente significativa fue la de Susana Arias, jefa del área de Mediación del CCCB, 

quien definió la mediación artística como un dispositivo o forma de trabajo en el marco más 

amplio de la mediación cultural. Esta definición ofrece un encuadre valioso: la mediación 

artística se comprende como una expresión específica dentro del campo de la mediación 

cultural. 

En este sentido, resulta pertinente preguntarse qué se entiende por mediación cultural. 

Durante los días 21 y 22 de febrero de este año se realizó en Madrid CONJUNCIONES, el 

primer encuentro estatal de másteres y posgrados vinculados a la mediación cultural, la 

educación artística, el arte y la participación cultural. Como parte de este encuentro se 

elaboró un documento diagnóstico que analiza la situación actual de la mediación cultural en 

Europa y América Latina. De dicho texto, rescatamos la siguiente definición: 

Una de las características principales de la mediación cultural es, precisamente, su 

condición mutante, permeable e híbrida, al situarse ‘en medio’ de múltiples territorios, 

desde la creación contemporánea hasta la transformación social, pasando por la 

educación, las pedagogías críticas o el arte comunitario. (Hablarenarte, 2025) 

Desde esta base conceptual, el desarrollo metodológico de esta investigación busca 

no perder de vista la dimensión cultural de la práctica, entendiendo que los procesos de 

29 



mediación no solo involucran a quienes participan directamente en los talleres, sino que 

deben considerar también a otros agentes del territorio. Es decir, la mediación artística no 

puede pensarse como una acción aislada, sino como una práctica relacional que articula 

contextos, vínculos y saberes diversos. 

En este marco, más que delimitar una propuesta metodológica cerrada, se plantea 

una apertura a pensar la mediación como una herramienta para activar procesos de 

transformación social, en los que se involucre de forma activa a la comunidad, a los agentes 

educativos y culturales, y al propio territorio. Esta dimensión abierta y procesual del método 

forma parte de la reflexión conceptual que atraviesa toda esta investigación. 

¿Qué mediamos cuando estamos en un taller de mediación artística?  

No podemos solo mirar el contexto, por supuesto, también debemos ser críticos y 

elaborar con responsabilidad un marco metodológico en el cual inscribir nuestra práctica. En 

este caso, el objetivo es observar las buenas prácticas de mediación, que pueden dotar las 

condiciones necesarias para el desarrollo de un taller de grabado experimental para 

reconocimiento de identidades y saberes de juventudes migradas.  

Quisiera abrir el panorama de indicadores clave a la hora de elaborar un taller de 

mediación artística y también compartir reflexiones que he tenido sobre el rol de las 

mediadoras artísticas y la importancia de nuestra transformación personal para luego 

acompañar los procesos de los participantes de nuestros talleres.  

2.3.1 La experiencia artística 

​La experiencia artística, como campo de elaboración simbólica, permite a la persona 

proyectarse en el proceso que lleva a cabo y reelaborar sucesos o relatos personales 

abriendo la posibilidad a generar nuevas proyecciones de uno mismo. (Moreno 

González, Usán, Criado, & Santaflorentina, 2013. p.450) 

30 



La elaboración simbólica es un fenómeno que estamos realizando de forma constante, 

de forma conciente y otras veces no tanto. La mediación artística propone realizar creaciones 

y luego elaborar a través de la palabra lo vivido, para así reforzar su capacidad de transferir 

contenidos a nivel simbólico. Cuando estamos viviendo un proceso de migración, son muchos 

los contenidos que necesitan ser procesados, elaborados: 

Todas las pérdidas que son significativas para el sujeto tienen su duelo y todos los 

duelos tienen que ser elaborados. Si el proceso de elaboración del duelo es ignorado 

o retrasado en el tiempo, es entonces cuando comienzan a aparecer las 

complicaciones para el sujeto. (De la Paz Elez & Díaz Burgos, 2013, p. 40) 

 

En el marco de la mediación artística, las técnicas utilizadas “median” diversos 

procesos de re-significación, autoconocimiento y empoderamiento o agencia. Desde esta 

perspectiva, tanto la elección del lenguaje como la materialidad de la obra son clave para dar 

sostén al tipo de experiencia al que invitamos a participar. 

En este sentido, busco explorar cómo una práctica tradicional como el grabado puede 

dialogar con una corriente contemporánea como la post-fotografía. Creo que la 

desmaterialización de la imagen que señala Fontcuberta puede relacionarse con otro tipo de 

“desarmes” o “pérdidas”, y me parece interesante preguntarse por la capacidad que tiene una 

técnica como el grabado —que no es propiamente fotográfica, pero que se relaciona con ese 

tipo de imágenes— como soporte para la construcción o reconstrucción material y simbólica. 

Hoy en día compartimos y nos vinculamos con las imágenes de forma vertiginosa, y 

tienen una gran importancia en nuestras vidas, pero ¿qué tan conscientes somos de las 

imágenes que producimos? ¿Qué tiempo de elaboración le damos a nuestros paisajes 

visuales? Estas preguntas abren un campo fértil para la mediación artística: ¿qué sucede 

cuando lo intangible, lo efímero y lo digital se confrontan o se entrelazan con la huella física, 

el error, la repetición y la memoria táctil del grabado. 

31 



 

2.3.2 La simbolización en la migración 
El proceso del grabado experimental, a modo de resistencia, busca ser una forma de 

producción simbólica de imágenes que permita habitar el presente convulsionado sin la 

presión ni el aceleramiento de estos tiempos. Al contrario, abre la posibilidad de que emerjan 

espacios rituales, propios de nuestra naturaleza humana, pero cada vez más ausentes en la 

medida en que no nos detenemos a construirlos. 

La comprensión de una cosa a través de otra parece constituir un proceso 

hondamente intuitivo en el cerebro humano; tan natural que a menudo resulta difícil distinguir 

la forma expresiva de lo que transmite. El símbolo parece ser la cosa misma o contenerla, o 

ser contenido por esta (Langer, 1957, p. 149). 

La noción de símbolo en Susanne Langer resulta especialmente pertinente para 

comprender el arte como forma de conocimiento y experiencia. A diferencia del símbolo 

discursivo propio del lenguaje —que se articula en secuencias lógicas—, Langer identifica en 

el arte un símbolo presentacional, cuya función es organizar la experiencia sensible y 

emocional. Este tipo de símbolo se percibe de manera inmediata y global, no paso a paso 

como el lenguaje. Por ello, el arte no se limita a representar realidades externas, sino que 

configura estructuras de sentido que se captan en un plano sensible y afectivo, incluso 

vibracional, como ocurre con la música. Esta última no transmite ideas concretas, sino que 

moviliza al oyente a través de formas dinámicas que despiertan resonancias emocionales y 

perceptivas. 

Esto se complementa con lo que señala Byung-Chul Han: 

Lo simbólico repercute de manera inmediata en la percepción. En los niveles 

pre-reflexivos, emocionales, estéticos, influye sobre nuestro comportamiento y 

sobre nuestro pensamiento. Los símbolos producen cosas comunes que hacen 

32 



posible el nosotros, la cohesión de una sociedad. Solo por medio de lo simbólico, 

por medio de lo estético, se construye el sentir compartido, el sim-páthos o la 

co-pasión. (Han, 2021, p. 66). 

Desde estas perspectivas, resignificar implica justamente este poder del símbolo: no 

limitarse a reflejar una realidad, sino darle un nuevo sentido al encarnarla y compartirla. En la 

línea de Langer, el símbolo contiene y transforma lo que expresa; en la línea de Han, lo 

simbólico construye comunidad y pertenencia. Resignificar, entonces, es un acto simbólico 

que permite actualizar experiencias pasadas en el presente y proyectarlas hacia un “nosotros” 

compartido. 

Según Pauline Boss (2000), la pérdida ambigua es un tipo de pérdida sin claridad ni 

resolución, que genera confusión, ansiedad y una sensación de duelo crónico. Puede 

manifestarse como ausencia física con presencia psicológica —cuando un ser querido está 

lejos pero sigue vivo en la memoria y las emociones—, o como presencia física con ausencia 

psicológica —cuando la persona está presente pero mental o emocionalmente ausente—. En 

la experiencia migratoria, la primera forma es especialmente frecuente, pues la distancia 

afecta los vínculos con familiares y personas significativas, creando relaciones marcadas por 

la incertidumbre y la imposibilidad de un cierre definitivo. Aunque no se trata de una pérdida 

total, sí implica importantes desafíos emocionales y relacionales que requieren aprender a 

convivir con la ambigüedad y a encontrar nuevas formas de significado. 

En este contexto, el grabado experimental adquiere relevancia como metáfora y 

registro de identidad en movimiento. A través de la mediación artística, especialmente en 

prácticas que permiten la expresión simbólica, es posible resignificar estas ausencias y 

transformarlas en un territorio de agencia y reconstrucción del sentido de pertenencia. El arte 

puede habilitar rituales allí donde no existen, en particular ritos vinculados a la migración. Tal 

como sostiene Falicov (2022): 

33 



Sabemos intuitiva y académicamente acerca de la importancia de los rituales 

como marcadores de transiciones. Sin embargo, hay transiciones para las cuales 

no se han creado rituales culturales. 

La migración, con sus múltiples pérdidas ambiguas —familias separadas, duelos sin 

despedida, territorios dejados atrás—, es precisamente uno de esos espacios donde el rito 

puede ofrecer un cauce para transitar experiencias que no han tenido ocasión de ser vividas 

plenamente. 

Surge así un cruce fértil entre la pérdida ambigua y la necesidad de rituales que 

acompañen estas transiciones. Si no soy de aquí ni de allá, si mi familia está lejos, si no tuve 

ocasión de despedirme de mis seres queridos, o si un familiar ha fallecido y no pude asistir a 

su entierro, el arte y el rito como espacios de resignificación pueden permitir valorar estas 

experiencias y abrir una mirada sobre la identidad. El grabado funciona aquí como estampa 

del presente: la obra no es solo un resultado, sino también un tránsito. 

Como afirma Moreno (2016): 

En la creación el sujeto transforma con sus manos los materiales que utiliza, o el 

espacio donde interviene, y mientras lo hace deposita en sus creaciones 

emociones y significado. (...) La obra de arte funciona como metáfora del mundo 

en el que las representaciones son la (re)presentación de algo ya presentado, de 

algo interior que se actualiza. (p. 61). 

En este sentido, los rituales funcionan como espacios de ralentización y clausura, 

donde las acciones repetidas y simbólicas generan sentidos compartidos y fortalecen la 

cohesión social. Las imágenes que los habitan no son representaciones estáticas, sino 

mediadoras de experiencia: condensan memoria, emoción e identidad colectiva. Así, los 

rituales permiten resignificar imágenes y ofrecer a quienes migran un espacio seguro para 

34 



cerrar ciclos, detenerse y otorgar sentido a experiencias de desplazamiento, pérdida y 

reconstrucción identitaria. 

El grabado experimental, en tanto mediación artística, activa diversas dimensiones 

que se entrelazan en la experiencia. Una dimensión estética y experiencial, donde la acción 

de entintar, presionar, imprimir y detenerse a observar la huella genera un vínculo sensible 

tanto con la materia como con el propio gesto creador. Una dimensión relacional y 

comunitaria, pues el taller se convierte en un espacio compartido donde las huellas 

individuales dialogan y se resignifican en conjunto, activando un “nosotros”. Una dimensión 

simbólica y espiritual, ya que cada estampa deja de ser un simple resultado técnico para 

convertirse en la marca de un tránsito personal o colectivo, un rito que posibilita resignificar la 

pérdida ambigua y transformar la experiencia migratoria en memoria viva. Y, finalmente, una 

dimensión de agencia, en la que el acto de dejar huella con las propias manos devuelve a 

quienes participan la posibilidad de decidir cómo y dónde marcar su identidad, resistiendo a la 

invisibilización y al control externo sobre sus cuerpos y trayectorias. 

De este modo, el grabado experimental como mediación artística no solo produce 

imágenes, sino que abre un territorio de sentido donde la pérdida ambigua puede 

transformarse en memoria compartida y en agencia simbólica.  

35 



2.3.3​ Construcción de agencia 

Otro elemento clave en la mediación artística es el concepto de empoderamiento, 

aunque personalmente me siento más a gusto con el concepto de agencia, que va en la 

dirección de reconocerse capaz de actuar, decidir y generar cambios en su propio contexto. 

La agencia subraya la capacidad de los individuos para influir en sus procesos, sostener su 

voz y tomar decisiones significativas. En este sentido, el sentido de agencia puede 

entenderse como la experiencia de control sobre la propia acción y el reconocimiento de uno 

mismo como agente de ella, lo que constituye un fenómeno cognitivo complejo vinculado a la 

autoconsciencia básica, entendida como una conciencia de sí previa a la reflexión y de primer 

orden (Pereira & Zúñiga, 2020, p. 2) 

 “El conocimiento se construye entre todas y todos” (Hunt y Rodríguez, 2024, p. 129), 

y el rol de la técnica  —en este caso, el grabado— no es más importante que la experiencia 

viva de quienes participan. Desde esta perspectiva, la metodología que se propone no es 

neutra, sino que nace del compromiso por generar un espacio horizontal, donde cada voz 

tenga valor y donde el acto de crear sea también un acto de posicionamiento. 

Tal como señala bell hooks, citando a Paulo Freire: 

La educación como práctica de libertad se veía una y otra vez socavada por 

profesores con una actitud activamente hostil contra la noción de participación 

estudiantil. La obra de Freire afirmaba que la educación sólo podía ser liberadora 

cuando todo el mundo reclamaba el saber como un campo en el que trabajamos 

todos y todas (hooks, 1994, p. 37). 

Esta noción de práctica de libertad es clave para pensar la agencia. No basta con 

situar los derechos sociales en un horizonte utópico si no somos capaces de activar formas 

concretas de ejercicio en el presente. Es precisamente ahí donde la mediación artística se 

36 



vuelve una herramienta potente: permite no solo expresar, sino ejercer la capacidad de 

agencia. 

Autores como Liebel (2018, 2021) y Dailey y Rosenbury (2018) han destacado 

que los derechos de los niños deben entenderse principalmente como derechos 

de agencia, es decir, reconocer su capacidad de actuar y tomar decisiones. Liebel 

(2018) señala que los niños solo se convierten en sujetos plenos de derechos 

cuando se reconoce su agencia y se validan sus conocimientos, intereses y 

experiencias (citado en Esteban, 2022, p. 144) 

En los sistemas migratorios contemporáneos, sin embargo, la agencia y el libre 

tránsito suelen ser negados. La huella digital opera como un mecanismo de control que fija 

identidades y limita trayectorias. En el caso de jóvenes y adolescentes migrantes, esta huella 

los convierte en cuerpos rastreables, archivables y sospechosos. Se trata de una marca que 

no representa pertenencia, sino estigmatización. 

“¿Pero qué usos políticos se le dan a esas representaciones digitales de nuestros 

cuerpos? (…) sirven para la elaboración y verificación de perfiles migratorios 

destinados a prevenir el ingreso de personas (…) consideradas indeseables” (Henao 

Castrillón, 2025, p.1) 

Los conceptos de migración y huella pueden cobrar distintos significados según el 

contexto y el punto de mira. La huella digital está sometida al control biométrico, la medición 

del cuerpo. A través de la huella digital, entre otras características corporales, los flujos 

migratorios son controlados y los recorridos detectados, analizados, generando nuevos pasos 

fronterizos, nuevas estrategias para el control y detención. 

En este contexto, interesa levantar otra mirada sobre el significado de nuestra huella y 

la migración. Nuestra huella, nuestra identidad única e irrepetible, posee un valor que no 

debería estar sometido a controles que la reducen a un dato. Desde esta investigación, 

37 



buscamos que el espacio de mediación artística que se pueda generar sea un lugar donde la 

huella se entienda como celebración de la diversidad de identidades, y la migración como un 

recorrido natural de los seres humanos. No es la posesión de ciertas características 

biométricas, ni el origen o los itinerarios recorridos, lo que determina nuestro derecho a 

habitar, participar y ser visibles en los territorios, incluyendo aquellos del norte global. 

Frente a ello, el cuerpo emerge como territorio de resistencia. 

Y resistir pasa por aprender a habitar el cuerpo y hacerlo de forma consciente y 

activa, a través de la propia narración. Como si se tratara de una tecnología del 

yo corporal. Una tecnología que ha de permitir al sujeto actuar sobre él mismo 

para constituirse así en sujeto corporeizado; un ejercicio que Foucault ya definió 

como crearnos a nosotros mismos como obra de arte. (Planella, 2017, p. 55) 

Esta idea de habitar el cuerpo se amplía cuando pensamos el arte como un modo de 

generar formas simbólicas de habitar, de construir hogar más allá de la territorialidad fija. Si 

nuestras raíces pueden trasladarse, también lo pueden hacer nuestros espacios afectivos, 

nuestras casas simbólicas. En este sentido, el arte, y en particular el rito dentro del arte, 

permite instalar formas de pertenencia. Tal como lo plantea Byung-Chul Han: 

Los rituales se pueden definir como técnicas simbólicas de instalación en un 

hogar. Transforman el ‘estar en el mundo’ en un ‘estar en casa’. Hacen del mundo 

un lugar fiable. Son en el tiempo lo que una vivienda es en el espacio. Hacen 

habitable el tiempo. Es más, hacen que se pueda celebrar el tiempo igual que se 

festeja la instalación en una casa. Ordenan el tiempo, lo acondicionan. (Han, 

2020, p. 12) 

Así, cuerpo, arte y ritual se entrelazan como dispositivos de resistencia y creación de 

sentido, posibilitando a los sujetos migrantes constituirse y reconocerse en nuevas formas de 

hogar más allá de la geografía. 

38 



La cuarta exigencia de la revolución copernicana en pedagogía consiste en constatar, 

sin amargura ni quejas, que nadie puede ponerse en el lugar del otro, y todo 

aprendizaje supone una decisión personal irreductible del que aprende. Esa decisión 

es, precisamente aquello por lo cual alguien supera lo que le viene dado y subvierte 

todas las previsiones y definiciones en las que el entorno y él mismo tienden tan a 

menudo a encerrarse. (Meirieu P. , p. 80, 2013) 

​ Adhiero muchísimo a esta frase, en un ejercicio contradictorio me ha interesado 

recordar mi lugar como adolescente y estudiante, que era muchísimo más influenciable, 

pensar en cómo en mi actual posición de mediadora artística, puedo generar o no espacios 

de verdadera escucha entendiendo mi propia imposibilidad de ponerme en el lugar de 

adolescentes y jóvenes migrantes. Buscar la manera de no creer saber lo que están viviendo 

o pasando y generar espacio de verdadera escucha y creación artística. Es por esto y otras 

razones que la investigación cuenta con entrevistas a 3 jóvenes que migraron en su 

adolescencia, para poder conocer parte de sus realidades y experiencias, y sobre todo 

conocer de sus aprendizajes, entendiendo que el espacio de mediación es más bien un 

contenedor para validar esos saberes que para entregar otros nuevos.  

 

Se han cuestionado ampliamente en la tradición de la educación reflexiva y crítica, el 

paternalismo y la dimensión disciplinaria de proyectos dirigidos a grupos 

desfavorecidos, o colectivos calificados de distanciados de la educación o del arte, 

que no acuden a una muestra por voluntad propia. La pregunta central es: ¿qué 

significa invitar a grupos que por sí mismos no vendrían a la exposición, sin darles la 

posibilidad de participar en las decisiones sobre contenidos y las condiciones a nivel 

curatorial o institucional, o por lo menos de cuestionar y debatir juntos las condiciones 

de su presencia en la exposición y cómo podrían aprovecharla según sus intereses? 

(Mörsch, 2015, p. 17) 

Este doble movimiento —el de reconocer mi propia imposibilidad de representar al otro 

y, al mismo tiempo, cuestionar las lógicas institucionales que reproducen desigualdades bajo 

39 



formas bienintencionadas— me impulsa a pensar la mediación artística como un espacio de 

seguridad, no por control o protección, sino por apertura, escucha y la posibilidad real de 

agencia compartida. 

2.3.4 Caminar y dibujar 

Aunque inscripciones e impresiones se registran de manera diferente, ambas son 

huellas del cuerpo que se mueve al avanzar (Ingold, 2018, p.97). Sin querer adentrarme en 

demasiadas nuevas conceptualizaciones, para cerrar este capítulo vuelvo al antropólogo Tim 

Ingold, cuya reflexión sobre caminar y dibujar resulta muy pertinente. Para él, las huellas se 

asemejan más a impresiones que a inscripciones permanentes: son marcas efímeras que 

transforman el entorno y tienden a desvanecerse con el tiempo. 

Si trasladamos esta idea al terreno que nos ocupa, las líneas generadas por los 

movimientos humanos —y especialmente por las migraciones— funcionan como estas 

impresiones: no solo indican un desplazamiento espacial, sino que también reconfiguran 

territorios, identidades y comunidades.  

Para el caminante, moverse no es solo un medio para recoger información, sino una 

forma de conocer” (Ingold, 2018, p.78). El acto de migrar enriquece nuestras líneas: amplía 

nuestro caminar, complejiza nuestro dibujo y fecunda la tierra que transitamos. Cada 

desplazamiento transforma tanto a quien lo realiza como a los lugares y comunidades que lo 

acogen. La migración constituye un saber y un valor que merece ser reforzado y potenciado.  

En aquel viaje a la Amazonía peruana en el que conocí al árbol que camina tuve 

también mi primera experiencia dictando talleres de arte. Desde entonces, ese árbol continúa 

desplazándose en busca de luz, un movimiento constante que, aunque mantiene sus raíces, 

busca nuevos territorios para crecer. Así entiendo también mi práctica: como un caminar que 

se enraíza en experiencias pasadas, se abre a contextos diversos y se transforma en cada 

encuentro.  

40 



A continuación, se presentan los objetivos que guían este proyecto de investigación. 

 

41 



3.​ Objetivos  

3.1 Objetivo general: explorar el grabado experimental como herramienta para 

visibilizar y resignificar las identidades y saberes de adolescentes y jóvenes migrantes 

3.2 Objetivos específicos 

OE1. Investigar las necesidades expresivas de adolescentes y jóvenes migrantes 

OE2. Analizar las posibilidades del grabado experimental como herramienta de mediación 

artística 

OE3. Diseñar estrategias de mediación artística basadas en el grabado experimental que 

permitan integrar y dar visibilidad a las experiencias de adolescentes y jóvenes migrantes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

42 



4.​ Marco metodológico  

Esta investigación se enmarca en el paradigma interpretativo, con una metodología 

cualitativa orientada a comprender las experiencias humanas desde una perspectiva 

subjetiva. En lugar de buscar verdades universales o generalizaciones, este enfoque 

reconoce el conocimiento como una construcción relacional y contextual, que emerge del 

encuentro entre la investigadora y las personas participantes. 

La metodología cualitativa ofrece la posibilidad de examinar problemas complejos en 

profundidad y con detalle. Como señala Whiffin (2021, p.86), “las respuestas a las preguntas 

cualitativas son complicadas, confusas y a menudo muy personales. El papel del investigador 

en la metodología cualitativa es interpretar la experiencia individual”. Desde esta perspectiva, 

se adopta un diseño narrativo, que entiende los relatos de vida como una vía fundamental 

para acceder a la construcción subjetiva de la experiencia, a través de entrevistas 

semiestructuradas. 

En este caso, se busca comprender la experiencia migratoria de tres jóvenes 

venezolanos que llegaron al territorio catalán durante su adolescencia, poniendo especial 

atención en los sentidos que otorgan a su tránsito migratorio, a sus vínculos y a las imágenes 

con las que configuran su identidad. A través de entrevistas en profundidad, se procuró 

escuchar sus voces considerando que en sus historias no solo se revelan hechos, sino 

también emociones, significados, silencios, rupturas y formas de agencia. Este enfoque 

permitió trabajar con la palabra como materia viva y sensible. 

De manera complementaria, se integra un enfoque de Investigación Basada en las 

Artes (IBA), que reconoce los procesos creativos como formas legítimas y profundas de 

conocimiento. En este marco, la a/r/tografía se entiende como una indagación de vida, un 

encuentro personal llevado a cabo mediante comprensiones y experiencias artísticas y 

textuales, así como por representaciones artísticas y textuales. En este sentido, tanto el tema 

como la forma de la investigación permanecen en constante devenir (Irwin, 2004, p.108). 

43 



 

Para revisar las preguntas realizadas en las entrevistas, ver Anexo 2. 

4.1​  Población 

Los objetivos de esta investigación orientan directamente el tipo de información que 

resulta necesario recoger. 

En primer lugar, para conocer las necesidades expresivas de adolescentes y jóvenes 

migrantes, la información solo puede emerger de sus propias voces y relatos, pues son ellos y 

ellas quienes experimentan en primera persona la migración y los procesos de construcción 

de identidad, pertenencia y agencia. 

En segundo lugar, para explorar las posibilidades del grabado experimental como 

práctica simbólica y ritual, se requiere el conocimiento situado de quienes trabajan con esta 

técnica desde la docencia y la creación artística. Su experiencia permite valorar los alcances 

expresivos del grabado, sus tiempos, materialidades y potencial de resignificación. 

Finalmente, para diseñar proyectos de mediación artística que integren estas 

experiencias, es fundamental la mirada de profesionales de la mediación artística con 

trayectoria en contextos comunitarios y migratorios. Ellos y ellas aportan criterios 

metodológicos, éticos y pedagógicos que permiten traducir la experiencia estética en 

procesos colectivos de transformación social. 

De este modo, la población desde la cual se recoge información en esta investigación 

está compuesta por: 

1.-​ Adolescentes y jóvenes migrantes residentes en Cataluña, especialmente quienes 

llegaron durante la adolescencia o juventud temprana (15–34 años, según el INJUVE). En 

este grupo se sitúan los saberes experienciales que permiten conocer las necesidades 

44 



expresivas, los duelos migratorios y las formas de agencia vinculadas a la identidad y la 

pertenencia. 

2.-​ Profesionales vinculados al arte y la mediación artística, en particular artistas del 

grabado experimental y mediadoras/es con experiencia en trabajo comunitario con jóvenes 

migrantes. Este grupo concentra los saberes técnicos y metodológicos necesarios para 

explorar las posibilidades del grabado como práctica simbólica y para el diseño de proyectos 

de mediación.​

​ Del conjunto de esta población más amplia, se seleccionó la muestra específica que 

se detalla en el apartado siguiente. 

 

         Tabla  1. Cuadro de personas entrevistadas. Fuente: elaboración propia. 

 

 

 

45 



4.2​ Muestra  

En el marco de una “metodología cualitativa basada en las artes”, la selección de 

participantes no busca la representatividad estadística, sino la profundización en experiencias 

singulares y la generación de significados a partir de procesos creativos. 

En el caso de los tres jóvenes entrevistados, el objetivo fue construir un espacio 

seguro y de confianza que permitiera explorar experiencias vinculadas a la migración, la 

identidad y la huella. Se trata de jóvenes venezolanos que migraron al territorio catalán 

durante su adolescencia o juventud, situados dentro del rango etario que, en el contexto 

español, se reconoce como juventud: entre 15 y 34 años, según los criterios del Instituto de la 

Juventud (INJUVE) y del Ministerio de Juventud e Infancia (INJUVE, 2024). Este periodo vital, 

marcado por la búsqueda de pertenencia y la construcción de la identidad, sitúa sus relatos 

en un cruce entre desplazamiento geográfico, transformación subjetiva y redefinición de 

vínculos. 

​ ​   Tabla 2.  Presentación de jóvenes entrevistados. Fuente: elaboración propia.  

En cuanto al grupo de profesionales, se entrevistó a dos talleristas de grabado 

experimental, seleccionadas por la complementariedad de sus enfoques: una orienta su 

trabajo hacia el mundo simbólico y la imagen, mientras que la otra se centra en la 

experimentación con materialidades diversas y recicladas. Finalmente, se entrevistó a una 

investigadora experta en trabajo social y mediación artística con jóvenes migrantes, cuya 

trayectoria aportó un marco contextual y metodológico que permitió integrar los hallazgos.  

46 



En todos los casos, la selección intencional priorizó la calidad de los vínculos, la 

riqueza de las narrativas y la profundidad del análisis, en coherencia con la lógica 

interpretativa y artesanal que caracteriza esta investigación. 

Breve reseña de las profesionales entrevistadas: 

Alejandra Bendel es artista visual y docente de grabado y acuarela, con formación en 

artes visuales y humanidades. Su obra combina técnicas gráficas y pictóricas en torno 

a la memoria y la naturaleza. Desde 2019 es directora de la Escuela de Arte de la 

Pontificia Universidad Católica de Chile y participa en directorios de instituciones 

culturales como el Museo MAVIUC y la Colección Gandarillas. 

Tatío Pérez Díaz es diseñadora gráfica, artista y docente. Su práctica se centra en el 

grabado experimental y en la exploración de materiales como metal, cerámica, tela y 

papel, junto con técnicas como la serigrafía, la xilografía y la ilustración. Ha impartido 

talleres en diversas instituciones, entre ellas el Centro Cultural La Moneda en Santiago 

de Chile. 

Violeta Quiroga es doctora en Antropología Social y Cultural y diplomada en Trabajo 

Social. Especialista en infancia y juventud en contextos migratorios, ha dirigido 

numerosos proyectos de investigación europeos, nacionales y locales. Actualmente es 

profesora y directora de la Escuela de Trabajo Social de la Universidad de Barcelona y 

codirige programas de formación sobre adolescentes y jóvenes migrantes no 

acompañados. 

4.3​ Consideraciones éticas 

La investigación se desarrolló siguiendo los principios del Código ético de integridad y 

buenas prácticas en investigación de la Universitat de Barcelona (2019), así como la 

normativa vigente en materia de protección de datos (Ley Orgánica 3/2018, de 5 de 

diciembre, de Protección de Datos Personales y garantía de los derechos digitales). 

47 



La participación fue totalmente voluntaria y mediada por consentimiento informado. 

Antes de cada entrevista se explicaron los objetivos del estudio, la naturaleza de la 

investigación y el uso exclusivo de la información con fines académicos, asegurando que las y 

los participantes pudieran retirarse en cualquier momento sin consecuencias negativas. 

Las entrevistas se realizaron en espacios seguros y de confianza, priorizando siempre 

el bienestar, la accesibilidad y la seguridad de cada persona. Durante el proceso se promovió 

una ética del cuidado, dando lugar a que cada participante pudiera elaborar su relato desde el 

silencio, la escucha y la pregunta, respetando sus tiempos, ritmos y formas de expresión. 

En resguardo de la confidencialidad, este trabajo no incluye en los anexos las 

transcripciones íntegras de las entrevistas a los jóvenes. En su lugar, se presentan 

fragmentos seleccionados que se analizan y contextualizan en el cuerpo del texto, 

asegurando tanto el anonimato como la integridad de las voces. Para ello, los nombres y 

cualquier dato identificativo fueron sustituidos por seudónimos en el análisis. 

Finalmente, y con el fin de promover la reciprocidad ética, se ofreció a las personas 

entrevistadas la posibilidad de conocer los resultados finales de la investigación, 

reconociendo así su agencia y valorando su participación no solo como fuente de información, 

sino como parte activa en la construcción de conocimiento. 

4.4​ Estrategia de análisis de datos 

Se decidió comenzar el proceso de revisión directamente desde las entrevistas, sin 

partir del texto teórico previo, con el fin de respetar la complejidad simbólica y emocional de 

los testimonios y detectar matices, tensiones o aspectos no anticipados por el marco 

conceptual. Como afirma Abrahamson: “Un enfoque inductivo comienza con los 

investigadores ‘sumergiéndose’ en los documentos […], para identificar las dimensiones o 

temas que parecen significativos” (1983, p.186). 

48 



El análisis se desarrolló de manera artesanal y reflexiva. En una primera etapa, realicé 

lecturas completas de cada entrevista, subrayando y tomando notas sobre los fragmentos 

vinculados con los objetivos de la investigación. Posteriormente, esos fragmentos fueron 

organizados en torno a las categorías derivadas de dichos objetivos, lo que permitió dar 

coherencia al análisis sin perder la singularidad de cada relato. Aunque no se avanzó hacia 

una codificación abierta o axial en sentido estricto, se prestó especial atención a la 

recurrencia de ciertos temas y a la aparición de matices significativos en los testimonios, 

privilegiando siempre la interpretación situada y la densidad simbólica de las narrativas por 

sobre la creación de subcategorías formales. 

Este modo de proceder responde a un enfoque inductivo, en el que el análisis emerge 

primero desde la voz de los sujetos antes de confrontarse con el aparato teórico. Solo en una 

fase posterior se establece un diálogo con el marco conceptual, identificando vínculos, 

contrastes o resignificaciones entre lo surgido y las nociones trabajadas. 

La elección de esta estrategia se vincula también a una ética del cuidado en la 

investigación, donde la voz de los sujetos no es instrumentalizada sino escuchada en su 

densidad y ambigüedad. En un contexto marcado por la migración, este gesto metodológico 

busca reconocer a los jóvenes como agentes de sentido, más que como informantes 

reducidos a categorías predefinidas. 

Finalmente, se contempló el uso de herramientas digitales como Atlas.ti, aunque se 

reconoció que su orientación hacia la búsqueda de patrones y generalizaciones podía 

tensionar la intención de preservar la singularidad de los relatos. Por ello, se optó por un 

análisis manual y artesanal, en coherencia con el enfoque ético y epistemológico planteado. 

4.5​ Limitaciones de esta investigación 

En un inicio, el proyecto estaba orientado a trabajar con el colectivo de menores 

migrantes no acompañados, a través de una colaboración con la Fundación JAPI en 

49 



Hospitalet de Llobregat. La intención era desarrollar un laboratorio de grabado experimental 

que permitiera poner en práctica las hipótesis de la investigación en un contexto comunitario 

real. Sin embargo, las diferencias de calendario institucional y académico impidieron 

concretar ese vínculo y, en consecuencia, se debió reorientar el trabajo hacia un grupo más 

reducido de jóvenes migrantes venezolanos mediante entrevistas. Esta modificación limitó la 

posibilidad de desplegar una propuesta metodológica en toda su amplitud. 

Por otra parte, el carácter reflexivo y filosófico del marco teórico planteó un desafío 

adicional: muchas de las ideas y proyecciones conceptuales no pudieron ser llevadas a la 

práctica en el marco acotado de esta investigación. Esta distancia entre lo teórico y lo 

empírico evidencia la dificultad de comprobar en su totalidad los planteamientos 

desarrollados, lo que sitúa los hallazgos como aproximaciones parciales. No obstante, estas 

limitaciones también abren la posibilidad de considerar el presente trabajo como una base 

sobre la cual articular futuras investigaciones y experiencias prácticas que integren de manera 

más plena la dimensión experimental y comunitaria del grabado. 

Asimismo, la realización de la investigación de manera individual constituye otra 

limitación. La ausencia de un equipo interdisciplinario redujo el alcance potencial del estudio, 

especialmente considerando que la colaboración con profesionales de áreas como la 

psicología o la sociología habría permitido profundizar en dimensiones emocionales y sociales 

que exceden la perspectiva de la mediación artística. La incorporación de otros enfoques 

podría haber enriquecido la interpretación de los relatos y ampliado la capacidad de análisis, 

generando una propuesta más robusta y compleja en su conjunto. 

 

50 



5.​ Diseño de la investigación  
En este apartado se detalla el recorrido que guió el desarrollo de la investigación. La 

intención es mostrar, paso a paso, cómo se fue construyendo el proceso: 

Identificación de la pregunta de investigación ​
 
Selección de la muestra ​
 
Construcción de las guías de entrevistas semi-estructuradas ​
 
Invitación a las y los participantes​
 
Desarrollo de las entrevistas ​
 
Análisis e interpretación de los hallazgos  

 

 
   Figura 7. Calendario de las fases de la investigación. Fuente: elaboración propia. 
 
 
 
 

 

 

51 



5.1​ Identificación de la pregunta de investigación  

En el marco de una investigación cualitativa, la definición de la pregunta de 

investigación representó uno de los desafíos más relevantes del proceso. Este reto estuvo 

atravesado por mi propia experiencia personal, ya que al llegar a Cataluña desde Chile pude 

reconocerme a mí misma como persona migrante. Esta vivencia supuso una transformación 

en mis intereses profesionales, previamente centrados en residencias de menores, centros 

comunitarios y otros espacios de intervención en mi país de origen. 

A partir de este desplazamiento, comprendí que la pregunta de investigación debía 

situarse en el territorio en el que actualmente resido, Cataluña, y responder a su contexto 

social y cultural. Desde esta reflexión surgió la decisión de trabajar con el colectivo de 

adolescentes y jóvenes migrantes, recogiendo el camino que ya venía desarrollando en mi 

práctica profesional y buscando, al mismo tiempo, empatizar con las complejidades que 

implica migrar en una etapa tan significativa del desarrollo humano. De ahí surge la pregunta: 

¿De qué manera el grabado experimental puede servir como herramienta de mediación 

artística para visibilizar y resignificar las identidades y saberes de adolescentes y 

jóvenes migrantes?  

5.2​ Selección de la muestra  

La investigación se llevó a cabo mediante un muestreo intencional, que priorizó la 

accesibilidad y la pertinencia de los participantes en relación con los objetivos del estudio. La 

selección respondió tanto a la cercanía que fui encontrando en mi entorno inmediato como a 

la posibilidad real de acceso durante el tiempo disponible para la investigación. En el caso de 

los jóvenes, el proceso comenzó con dos participantes venezolanas con quienes tenía 

relación laboral: una compañera de trabajo y una estudiante en práctica. A partir de esos 

primeros vínculos, se incorporó un tercer joven gracias a la técnica de bola de nieve, ya que 

era familiar de una de las entrevistadas. Esta dinámica permitió consolidar un pequeño grupo 

52 



con trayectorias migratorias comparables y, al mismo tiempo, con la confianza suficiente para 

compartir sus experiencias de manera abierta. 

En paralelo, se buscó incluir la perspectiva de profesionales vinculadas al grabado 

experimental y a la mediación con jóvenes migrantes. Para ello se realizaron entrevistas a 

dos artistas y docentes de grabado, seleccionadas por su trayectoria y complementariedad, y 

a una académica con amplia experiencia en investigación y acompañamiento a jóvenes en 

contextos migratorios. 

5.3​ Construcción de las guías de entrevistas semi-estructuradas 

​ Las guías de entrevista fueron elaboradas de manera diferenciada para cada grupo de 

participantes: jóvenes migrantes, profesoras de grabado experimental y la 

investigadora-mediadora artística. En todos los casos, se optó por un formato 

semiestructurado, que combina un guión previo con la flexibilidad necesaria para adaptar las 

preguntas al curso de la conversación y a la sensibilidad de cada entrevistado. 

El diseño incluyó pausas y dinámicas iniciales de “rompehielos” para favorecer un 

clima de confianza, así como preguntas abiertas orientadas a explorar experiencias, 

significados y reflexiones. Más que buscar respuestas directas, las entrevistas se concibieron 

como un espacio amplio y seguro para que los participantes pudieran expresarse desde su 

propia voz y construir sus relatos de manera situada. 

5.4​ Invitación a las y los participantes 

Las invitaciones se realizaron de manera personalizada, adaptando el medio de 

contacto según cada caso: presencialmente, por correo electrónico o mediante mensajes de 

texto. En todos los casos, se presentó de forma clara el objetivo de la investigación y se 

explicó la motivación de recoger sus testimonios y experiencias. Asimismo, se informó sobre 

las condiciones de participación, el carácter voluntario de la misma y el uso exclusivo de la 

información con fines académicos. 

53 



 

5.5​ Desarrollo de las entrevistas  

Tal como se indica en el apartado de consideraciones éticas, las y los participantes 

fueron informados previamente sobre el carácter voluntario de su participación, los objetivos 

de la investigación y su derecho a retirarse en cualquier momento, asegurando además la 

protección de sus datos personales. 

En el caso de las entrevistas presenciales, se buscó favorecer un clima de confianza 

mediante un encuentro inicial en un espacio contenido y relajado, con una invitación a tomar 

café o comer, lo que permitió comenzar con una conversación informal antes de iniciar el 

registro formal. Una vez confirmada la disposición de la persona entrevistada, se activó la 

grabación de audio, que se mantuvo durante toda la entrevista. Al finalizar, la grabación se 

detuvo y se realizó un breve cierre de agradecimiento. 

Las entrevistas no presenciales se realizaron a través de videoconferencia. En estos 

casos, se siguió el mismo procedimiento: se inició con una breve introducción para 

contextualizar la sesión y, con el consentimiento expreso, se procedió a grabar íntegramente 

la conversación en formato de audio. 

5.6​ Análisis e interpretación de los hallazgos  
 

En un primer momento se consideró el uso del programa Atlas.ti para organizar y 

codificar las entrevistas, especialmente las realizadas a los jóvenes migrantes. Aunque la 

herramienta resultó útil para dimensionar la densidad textual, finalmente se optó por un 

proceso de análisis manual y artesanal, que permitiera preservar la riqueza singular de cada 

relato y mantener una proximidad reflexiva con los testimonios. 

Las categorías de análisis se establecieron a partir de los objetivos de la investigación, 

que funcionaron como ejes orientadores. Dentro de cada una de ellas, el trabajo se desarrolló 

54 



de manera inductiva: fueron las voces de los participantes las que delimitaron matices, 

subcategorías y sentidos emergentes. 

El procedimiento consistió en una lectura reiterada y cuidadosa de las transcripciones, 

subrayando fragmentos significativos. Posteriormente, estos fragmentos se organizaron en 

torno a los objetivos de la investigación, lo que permitió identificar recurrencias, tensiones y 

singularidades. A continuación, se elaboró una interpretación en diálogo con la literatura 

revisada, generando contrastes y resignificaciones sin perder de vista el carácter situado y 

simbólico de cada relato. 

De este modo, el análisis combinó la orientación general de los objetivos con la 

apertura inductiva hacia la complejidad de los testimonios, privilegiando siempre una 

interpretación situada de los hallazgos por sobre la búsqueda de patrones generalizables o la 

sistematización automatizada.  

55 



6.​ Resultados 

Los resultados y su correspondiente análisis se presentarán en tres partes, en relación 

a los tres objetivos específicos de la investigación.  

6.2.1 ¿Cuáles son las necesidades expresivas de los jóvenes migrantes 

venezolanos? 

En esta sección se presentan los testimonios de los tres jóvenes venezolanos que 

participaron en la investigación. Para proteger su identidad, se les asignaron seudónimos: 

Joven A, Joven B y Joven C. A lo largo del capítulo y en los apartados siguientes, cada cita se 

identificará con su seudónimo correspondiente. 

Cabe destacar que estas entrevistas se realizaron a jóvenes que emigraron durante la 

adolescencia, pero que actualmente se encuentran en una etapa distinta de sus vidas. Esto 

les permite mirar hacia atrás y reflexionar de forma retroactiva sobre sus experiencias, 

enriqueciendo la identificación de las necesidades que surgieron en aquel momento y cómo 

se resignifican desde una madurez en el presente. A continuación presento una breve 

descripción de sus recorridos migratorios. 

La joven A migró a los 12 años creyendo que venía de vacaciones, y recién en 

Barcelona se enteró de que se quedaría. Este hecho le provocó un choque muy duro, pues no 

estaba mentalizada para afrontar un cambio tan definitivo. Describe el proceso de la 

adolescencia como una arcilla que se va moldeando con el tiempo, un trabajo de construcción 

identitaria que no sintió concluido hasta los 17 años. 

La joven B salió de Venezuela a los 14 años, rumbo a Perú. Allí vivió cinco años que 

estuvieron marcados por una etapa de depresión, la inseguridad, las dificultades laborales y 

de escolarización. Relata que al inicio perdió la comunicación, la confianza y las ganas de 

56 



crear vínculos, pero que el cambio a España le permitió recuperarlas. Empezó a abrirse a 

nuevas experiencias, a reconectar con otros y a retomar el deseo de viajar. 

El joven C emigró a los 16 años y ha pasado ocho años en movimiento junto a su 

familia. Su trayecto los llevó primero a Perú, luego a recorrer Centroamérica por carretera, 

pasar por México y finalmente llegar a España. A pesar de las dificultades del camino, 

describe la migración como una experiencia muy enriquecedora, que le permitió conocer 

diversas culturas, etnias y creencias. La migración, dice, lo hizo más fuerte y le enseñó 

diferentes oficios y saberes.  

Luego de presentar brevemente los recorridos de los jóvenes, quisiera compartir un 

ejemplo que ilustra cómo la propia participación en la investigación pudo abrir espacios de 

comunicación y reflexión. Los jóvenes B y C (que son primos) compartieron que tras realizar 

estas entrevistas, lograron comunicarse entre ellos y abordar por primera vez temas sobre 

cómo han vivido la migración, conversaciones que hasta entonces no habían tenido. Esto 

evidencia el potencial de estos espacios para abrir el diálogo.  

Por otro lado, al preguntarle a Joven A qué le motivó a participar en la entrevista, 

expresó en palabras muy personales que este proceso (la migración) muchas veces pasa 

desapercibido: nadie observa el camino de adaptación que atraviesas al emigrar, ni el “cacao 

mental” que conlleva, y que se interesó porque había alguien dispuesta a escuchar su 

testimonio. Lo expresado por ella no solo refleja su vivencia personal, sino que también 

señala una necesidad más amplia: la de reconocimiento y validación de los procesos 

emocionales y simbólicos que acompañan la migración juvenil, los cuales se manifiestan en la 

búsqueda de espacios de expresión. Este hallazgo inicial refuerza la pertinencia del objetivo 

de la investigación y orienta el análisis hacia la identificación de dichas necesidades 

expresivas. 

57 



​ Figura 8. Pintura creada por Jóven B, al comienzo de su experiencia migratoria. Fuente: jóven B.  

6.2.1.1 Impacto emocional y resiliencia 

Uno de los hallazgos más significativos de las entrevistas se relaciona con el impacto 

emocional de la migración durante la adolescencia, etapa en la que los tres jóvenes 

coincidieron en haber atravesado, en mayor o menor medida, procesos depresivos. Las dos 

mujeres entrevistadas (Joven A y Joven B) describieron con más detalle esta experiencia: 

Porque para mí fue algo horrible. Pasé por, o sea, yo tuve momentos depresivos que 

yo no salía, no salía, no salía ni para la calle, ni salía con mis amigos. Me quedaba 

mucho rato en la habitación porque tampoco sabía lo que me estaba pasando. 

Entonces, mi personalidad, yo creo que empezó a surgir en el momento en el que dije: 

58 



“ya no quiero pasar por este mal momento, tengo que salir, al menos tengo que 

pararme en algún momento, tengo que hacer algo.” 

Frente a estas dificultades, los tres mencionaron, con matices distintos, que lo que les 

permitió salir adelante fue la capacidad de encontrar un sentido positivo a la experiencia 

migratoria y la resiliencia para sobreponerse al dolor. En el caso de Joven B, el cambio de 

trabajo y la decisión de venir a España le infundieron una nueva confianza y el deseo de 

“querer conectar con otros, querer conocer”. Joven C, por su parte, aunque reconoce que 

tuvo que “madurar o entrar a la adultez un poco más rápido gracias a la migración”, considera 

este proceso como una oportunidad de aprendizaje: “yo soy alguien de que me gusta 

aprender y la migración, por más que sí fue un tanto fuerte, me llevó a aprender diversas 

cosas, trabajos, ocupaciones.” 

6.2.1.2 Construcción de identidad y sentido de pertenencia en el tránsito 

La migración en la adolescencia configura un cruce especialmente complejo: mientras 

se abre la búsqueda de identidad y la exploración de nuevos valores, irrumpe al mismo 

tiempo el impacto de un cambio radical de entorno. Joven A destacó cómo la migración en la 

adolescencia "choca" con la búsqueda de la personalidad y el cuestionamiento de los valores 

familiares: 

Entonces eso es es duro dependiendo en qué etapa estés, porque yo vine casi en la 

adolescencia, entonces cuando uno es adolescente uno cambia todo, ¿no? Todo lo 

pone en duda y tampoco también estás buscando lo que quieres, pues estás 

buscándote a ti mismo, tu personalidad. Emm dejas de lado lo que te decían tus 

papás. Ahora quieres, o sea, ahora buscas tu camino por ti solo, ya no vas agarradito 

de la mano, ya te enfrentas tú a la sociedad en sí y a como la gente vean también ve a 

los adolescentes, como en un momento de tú no haces caso. 

59 



La entrevistada describe cómo este proceso de cuestionamiento de valores familiares 

y de exploración de los propios límites se ve intensificado por la migración. Esta constatación 

subraya la importancia de desarrollar espacios de escucha genuina y acompañamiento, 

capaces de acoger la complejidad de un período vital marcado simultáneamente por el deseo 

de independencia y la necesidad de sostén afectivo y social. 

La construcción de identidad y el sentido de pertenencia aparecen en los relatos como 

dimensiones profundamente afectadas por la migración. La vivencia de estar “entre dos 

mundos” se traduce en sentimientos de desarraigo, nostalgia y búsqueda de un hogar 

simbólico que permita anclarse en medio del tránsito. En este marco, la sensación de no 

contar con un espacio plenamente propio emerge como una experiencia recurrente entre los 

jóvenes entrevistados. Joven A expresó que no siente Barcelona como un hogar al 100%: 

Todo era de allá, entonces venir a otro país, otras cosas era como de no sé, no sé por 

dónde agarrarme. Igual me siento nostálgica hasta el día de ahora. Es como eso no se 

me ha quitado(...) No lo siento como un hogar de por sí. Es como un hogar, o sea, 

estoy como en algo parcial, ya y viendo que puedo, o sea, quiero encontrar un sitio 

donde sí lo pueda llamar hogar. 

Joven B relató que la experiencia de estar en tránsito se traduce en que "es una parte 

de mí allá y una parte de mí acá también". Joven C, en cambio, se mostró más inclinado a "ir 

hacia delante" y enfocarse en el futuro, adaptándose fácilmente a los lugares y culturas, lo 

que le permite "sentirse cómodo más rápido". Para él, la compañía familiar también 

"amortigua harto" en este proceso. 

En conjunto, estos testimonios muestran que la construcción identitaria en tránsito no 

solo depende de la adaptación individual, sino también de la presencia de vínculos afectivos 

que sostengan y den continuidad al proceso. 

 

60 



6.2.1.3 Voces que interpelan a la sociedad 

Joven A compartió profundas experiencias de discriminación y xenofobia, vividas 

desde su llegada a Barcelona, que marcaron fuertemente su identidad y bienestar emocional. 

Relató que estas situaciones la obligaron a desarrollar un mecanismo de defensa 

permanente: 

“Yo me vine aquí de niña, también pasé por momentos de discriminación, de 

xenofobia… yo era una niña de 12 años contra esas cosas. O sea, mi identidad 

también ahí surgió por el enojo que me causaban estas personas (…) Yo ya era 

muy a la defensiva. ¿Por qué? Porque ya me acostumbraste a decirme cosas 

malas.” 

Estas palabras muestran cómo la discriminación no solo se percibe como un acto 

externo y aislado, sino como un proceso que cala en la subjetividad y obliga a modificar 

actitudes, incluso en etapas tempranas de la vida. Joven A enfatizó que muchas veces las 

personas no son conscientes del daño que provocan con comentarios aparentemente 

inofensivos: “Es como de es mejor callarse, no digas algo, o sea, aunque tú pienses que no 

puede ser, puede ser hiriente.” 

Su testimonio da cuenta de la dificultad de enfrentar la mirada social hacia quienes 

migran en condiciones involuntarias. En su caso, la migración fue doblemente impuesta: 

primero por ser menor de edad y después porque tampoco fue una decisión libre de su 

madre. Así lo expresa con crudeza: 

Yo nunca en mi vida pensaba emigrar y emigré, y pues se siente feo porque 

tienes a una sociedad en contra tuya y eso está mal porque es como de yo, ¿qué 

te hice? Yo no te hice nada. Es hiriente, claro, por supuesto. 

61 



Más allá del dolor, Joven A buscó transformar su experiencia en acción. Relató que 

realizó una exposición en su clase sobre la xenofobia, lo que abrió un espacio de conciencia 

entre sus compañeros: 

“Yo hice una exposición sobre la xenofobia en mi clase el año pasado y ahí 

mucha gente se dio cuenta… como que se vio que era xenófoba. Yo comencé 

diciendo: nadie se tiene que sentir juzgado con lo que yo vaya a decir, porque 

todo el mundo ha pasado por esto. Y mucha gente lo reconoció.” 

A pesar de la herida, los jóvenes migrantes también son capaces de generar espacios 

de reflexión crítica que interpelan directamente a la sociedad receptora. Su voz se convierte 

así en un acto de resistencia y en una herramienta para visibilizar los prejuicios que persisten 

en el día a día. 

6.2.1.4 El arte y las prácticas creativas como vías de expresión y ritual 

El arte como espacio de refugio y expresión personal​

​ Los jóvenes comentaron que utilizan diversas formas de expresión artística para 

procesar sus experiencias. La música emergió como un elemento transversal. Joven A la 

describió como un "sitio seguro donde tú te puedes resguardar, es como tu fuerte", que le 

ayudó a forjar su identidad y autoestima. Joven B canta en todas partes como una forma de 

"liberarme, supongo, de expresarme". Joven C, cuando necesita atravesar alguna situación 

emocional, lo hace a través de la introspección y escucha música, lo que le ayuda a "hacer 

las pases con esa situación". Para él, el arte en general ha sido clave: “Eh, sinceramente, lo 

que es el arte, si hablamos de la parte migratoria, eh, ha sido como que lo que más ha 

ayudado a suavizar ese golpe, o sea, lo que más me ha ayudado a centrarme en otras 

situaciones”. En su caso el arte ha estado más presente en la visita a centros culturales, 

museos y en el interés por conocer las diversas culturas que ha encontrado en su recorrido 

migratorio: "Oye, estoy en una nueva cultura, quiero conocerla, quiero que este lugar también 

me signifique, me haga aprender, me empape de esto". En esta misma línea, Joven B 

62 



comenta: “Entre ellos me gusta salir a caminar y conocer lugares. Ya conozco la gran mayoría 

de Barcelona. Incluso podría dar un tour señalando qué es cada lugar, aunque no explique la 

historia de cada uno”. 

Dibujo, escritura y creación íntima​

​ El dibujo y la escritura también son herramientas importantes. Joven B afirmó que "el 

hecho de dibujar para mí ha sido una terapia tremenda en donde yo me puedo expresar 

libremente, sin que nadie me juzgue". Para ella, el dibujo pasó de ser un pasatiempo en 

Venezuela a una necesidad para "expresarme y liberarme" tras la migración. Joven A escribe 

en libretas sobre cosas interesantes y, por recomendación de su psicóloga, utiliza el ritual de 

escribir sus "días malos" y luego quemarlos para liberarse. 

La comida como memoria y cultura compartida​

​ La comida aparece como un potente elemento cultural y ritual. Los tres jóvenes 

resaltaron su papel como "instancia de encuentro, memoria, cultura, identidad". Joven A 

mencionó que las comidas le recuerdan a sus familiares, y Joven B encontró en la cocina una 

forma de conectar con la gastronomía de los nuevos lugares: “El proceso migratorio también 

ha hecho que me guste la cocina. He conocido la gastronomía de los sitios en los que he 

estado y yo digo: voy a intentarla, ¿por qué no?”. 

Rituales de despedida y duelo abierto​

​ En cuanto a los rituales de despedida, la ausencia de estos marcó profundamente a 

las jóvenes A y B. Ambas expresaron la necesidad de un "cierre" o una "despedida 

propiamente" de familiares (vivos o fallecidos) y lugares. Joven A lamentó no haber podido 

despedirse de sus seres queridos, a pesar de las llamadas telefónicas que mitigaban la 

ausencia. Joven B también extraña rituales para sus abuelos y mascotas fallecidas, sintiendo 

que "faltaba como algo más" a pesar de haber hecho un dibujo para su perrita. Incluso el 

lugar donde vivieron en Pineda de Mar no ha sido revisitado porque les recuerda a su 

mascota y a la falta de una despedida adecuada. 

63 



En este sentido, el testimonio de Joven A añade una dimensión simbólica 

particularmente reveladora. La ausencia de objetos personales al momento de migrar —sus 

peluches y pertenencias de infancia— intensificó la sensación de ruptura. Años más tarde, al 

recibir una maleta con aquellas cosas, el reencuentro con esos recuerdos congelados le 

devolvió la nostalgia de sus 12 años y la conciencia de un ciclo inconcluso. Como ella misma 

expresa, lo que más le faltó fue un “adiós” claro, un gesto de cierre que le permitiera 

despedirse de su familia y de su hogar, especialmente en relación con su abuela, ya en 

situación de demencia. 

Estas vivencias muestran que la ausencia de rituales y de símbolos materiales de 

continuidad no solo dificulta el proceso de elaboración de las pérdidas, sino que convierte la 

experiencia migratoria en un duelo abierto, ambiguo y difícil de integrar. 

6.2.1.5 Experiencias en talleres de arte y visibilización de saberes 

Las experiencias de los jóvenes en talleres artísticos previos aportaron claves sobre 

sus necesidades expresivas y sobre el potencial del arte como espacio de agencia y 

visibilización de saberes. 

Joven B relató una experiencia positiva en un taller de acrílico y óleo realizado en el 

refugio donde residió durante algunos meses tras su llegada a Barcelona. La facilitadora 

promovía una dinámica de expresión libre, sin juicios ni directrices estrictas: “O sea, era un 

espacio dispuesto casi como una instalación artística, con mesas, materiales, papeles y no 

había mucha como instrucción. Era solo exprésate libremente, deja que fluyan tus 

emociones.” 

El testimonio de Joven B resulta particularmente relevante, ya que muestra cómo, en 

un entorno abierto, distendido y carente de expectativas rígidas, puede emerger 

progresivamente la voz plástica de las y los participantes. Este tipo de experiencias evidencia 

64 



el potencial del arte como posibilitador de agencia y subraya la importancia de evitar la 

sobre-instrucción y el control excesivo en los procesos de mediación artística. 

Por otro lado, Joven A tuvo una experiencia en un taller escolar, donde dibujó lo que 

significaba para ella la clase y cómo quería ser recordada. Sin embargo, no se sintió "lo 

suficientemente libre" debido a la dinámica con sus compañeros de clase. Esto muestra cómo 

la atmósfera y la disposición del grupo condicionan directamente la libertad de expresión en el 

contexto artístico. 

Al preguntarle a los jóvenes si sentían el deseo de que más personas conocieran sus 

historias de migración, las respuestas variaron. En el caso de Joven A, se sentía muy molesta 

con tener que educar a la gente, con tener que explicarle por qué no ser xenófoba o por qué 

no discriminar. Señalaba que esa es responsabilidad de las demás personas y que la 

sociedad catalana debería ser más autocrítica respecto a sus propias carencias en torno a la 

diversidad. Subrayó que “uno simplemente quiere ser joven” y vivir, sin que se le esté 

“picando en la herida” constantemente sobre su condición de migrante. 

En contraste, Joven B, quien es la que más ha desarrollado un lenguaje visual, se 

planteó la posibilidad de exponer su arte para que otros conocieran su historia. Ante la 

pregunta de si le gustaría realizar una exposición en el contexto de un taller de arte, 

respondió: “Pues sí, este, la verdad es que sí me lo estaba planteando.” Esto muestra que era 

una inquietud que ya había considerado, más allá de la entrevista. 

Joven C también se mostró abierto a participar en talleres de arte para contar su 

historia, sintiendo que “puedo aportarle algo a diferentes personas, conocimiento, 

experiencias, eh cosas desconocidas tal vez para muchas personas.” 

Así, mientras algunos jóvenes rechazan la sobreexposición de su condición migratoria, otros 

encuentran en el arte una vía legítima para narrar y compartir sus experiencias, lo que 

subraya la diversidad de posicionamientos frente a la visibilización. 

65 



6.2.1.6 La noción de huella 

Aunque la noción de huella fue introducida como eje de esta investigación y no surgió 

directamente de los jóvenes, sus testimonios permiten explorarla en múltiples significados y 

abordarla desde distintas perspectivas, más allá del grabado. 

Para Joven A, dejar huella significa “haber hecho algo que hizo algo bueno por el 

mundo… y gente te va a recordar por eso”. Ella aspira a realizar buenas acciones y ya está 

trabajando con mujeres, niños en riesgo, adolescentes y adultos mayores. 

Joven B la define como que “esa persona mire lo que tú has hecho y se vea reflejado 

en ti, como que diga, esto es parte de esa persona”, y también desea dejar su huella a través 

de una buena acción o un aporte a la comunidad o a la humanidad. 

Joven C concibe dejar huella como “aportar una pequeña parte de conocimiento a 

diferentes personas”. 

Todos ellos, de alguna manera, expresan el deseo de trascender a través de sus 

acciones y experiencias. La huella aparece así como un símbolo de continuidad y 

pertenencia, vinculada a la idea de dejar algo propio en el mundo y, al mismo tiempo, de 

reconocerse en lo compartido con otros. Esta polisemia permite pensar la noción de huella no 

solo como marca individual, sino también como un espacio relacional, donde memoria, acción 

e identidad se entrelazan en el proceso migratorio. 

6.2.1.7 Diversidad cultural y memoria migratoria en Venezuela 

En su entrevista, Joven C subrayó un aspecto que amplía la comprensión de la 

migración más allá de la experiencia personal: la riqueza cultural de Venezuela como fruto de 

múltiples oleadas migratorias. Según su relato, el país no puede pensarse de manera 

homogénea, sino como un territorio moldeado históricamente por la llegada de distintas 

66 



comunidades que dejaron una impronta profunda en las costumbres, la gastronomía y la 

música. 

En sus palabras, Venezuela ha atravesado “una transición cultural muy fuerte” desde 

la década de los setenta, incorporando influencias europeas, latinoamericanas, africanas y 

estadounidenses. Esta diversidad se hace visible en la mesa , donde conviven la paella, los 

chocolates suizos, las parrillas argentinas o la cocina peruana, en la música marcada por la 

fuerza de los tambores africanos que resuenan en géneros tradicionales y populares, y en la 

vida cotidiana, que se ha nutrido del cruce constante de culturas. 

Para Jóven C, Venezuela puede comprenderse como un “punto central” de encuentro 

de identidades, donde lo migratorio no es una excepción sino un componente constitutivo. 

Esta reflexión abre una clave significativa: el joven reconoce la migración no solo como un 

proceso doloroso o de desarraigo, sino también como una fuente de riqueza cultural y de 

mestizaje creativo que forma parte de su memoria y de su identidad nacional. 

La migración, vivida en plena adolescencia, se revela como un proceso de duelo y 

resiliencia, de búsqueda de identidad y pertenencia, en el que el arte, los rituales y las 

prácticas creativas se constituyen en soportes para elaborar la pérdida y afirmar la propia voz. 

Al mismo tiempo, emergen memorias colectivas, como la diversidad cultural venezolana, que 

resignifican la experiencia migratoria desde un horizonte de riqueza y de celebración de la 

diversidad. 

6.2.1.8​ Redes sociales y mundo digital 

En relación con la dimensión digital, se incluyó de manera emergente una consulta 

breve a los y las jóvenes participantes, solicitando respuestas por WhatsApp a dos preguntas 

en relación al tema. De las y los entrevistados, únicamente dos respondieron: el joven A y el 

joven C. 

67 



Las respuestas permiten observar que la relación con las redes sociales y el mundo 

digital es acotada y no se percibe como una influencia abrumadora. El joven C destaca la 

utilidad del entorno digital para la difusión de su trabajo, valorando su capacidad para ampliar 

el alcance y conectar con otras personas. Aunque reconoce que en ocasiones puede 

provocar cierta ansiedad, considera que su impacto psicológico no es significativo. Por su 

parte, el joven A señala que el mundo digital ocupa un lugar reducido en su vida cotidiana, 

principalmente como medio para mantener contacto con su familia, y manifiesta un uso 

limitado de redes sociales más allá de esa función. 

En síntesis, ambos testimonios coinciden en señalar que, más que una presencia 

dominante, el mundo digital cumple un rol funcional: como herramienta de trabajo en un caso 

y como medio de comunicación familiar en el otro. 

 

 

 

 

 

 

68 



6.2.2 Objetivo 2: El grabado experimental  como herramienta de mediación  

El segundo objetivo de esta investigación buscó analizar las posibilidades del grabado 

experimental como herramienta de mediación artística, a partir de las entrevistas realizadas a 

dos artistas con trayectorias y enfoques distintos. Las conversaciones con Alejandra Bendel y 

Tatío Pérez permitieron explorar tanto definiciones y enfoques metodológicos como recursos 

materiales, nociones simbólicas y modos de producción que abren caminos para comprender 

el potencial del grabado en procesos de acompañamiento a jóvenes. 

 

6.2.2.1 Definición del grabado Experimental 

Aunque las dos entrevistas con profesoras de grabado experimental comparten ciertos 

puntos en común, sus miradas difieren notablemente, en parte porque provienen de 

trayectorias, generaciones e intereses distintos. 

Una de las intenciones de estas conversaciones fue indagar en sus definiciones de 

grabado experimental. En la entrevista con Alejandra Bendel, emergió desde el comienzo 

como gran referencia Eduardo Vilches. Alejandra lo recuerda con una imagen nítida: 

Eduardo fue mi profesor. Entonces, me acuerdo latente un día que estábamos en 

estos mesones, los mismos que tú conociste, y había un polvo y pasa su dedo 

encima de la mesa y dice: esto es grabado, es la huella que uno deja. 

Esta breve y potente definición, proveniente de un maestro del grabado experimental, 

encierra en su sencillez una gran sabiduría. Nos remite al origen del grabado: seres humanos 

que dejan su huella, estampando su mano. En este caso, el polvo removido de la mesa 

genera un dibujo, como cuando los vidrios empañados invitan a trazar formas con los dedos. 

¿No es este acaso un impulso primario? Nuestra naturaleza dibuja en el espacio, y la mano 

conserva siempre un gesto expresivo. 

Más adelante, ya en un contexto técnico, Alejandra amplía su definición: 

69 



Es decir, yo tengo una superficie, paso una punta, se hace un surco. Yo, por otro 

lado, tengo una superficie papel, paso un rodillo con tinta, lo paso por la prensa y 

obtengo un plan. O sea, para mí esos dos lineamientos son tremendamente 

importantes. Y el tercero sería el más abierto de todo, que contiene los dos 

primeros, que es desde la observación cómo yo recojo visualidades que están 

hechas desde el tiempo, la erosión, la huella que uno al caminar deja, la huella 

que deja la lluvia. O sea, para mí mejor ejercicio que mirar las posas de agua. 

En el caso de Tatío Pérez, su definición se aproxima desde un enfoque igualmente 

sencillo, pero centrado en la libertad de experimentar con diversas materialidades. Este 

énfasis resulta interesante, ya que cuando hablamos de resignificar experiencias, la 

exploración con objetos simbólicos y emociones abre posibilidades para trabajar con la vida 

misma: 

El grabado experimental para mí es bajar la definición de grabado a lo más 

básico, lo más minimalista, que sería en este caso transferir una imagen desde 

una matriz a una superficie. Y desde ese punto de partida, si uno observa, las 

posibilidades son infinitas. El grabado experimental es infinito. Así que es súper 

entretenido. Puedo estar toda la vida haciendo grabado experimental, todos los 

días explorando una técnica diferente. Así que hay infinidad de posibilidades. Eso 

para mí el grabado experimental. 

6.2.2.2 Enfoque metodológico (Alejandra Bendel) 

En su entrevista, Alejandra profundiza en el grabado experimental desde una conexión 

intrínseca con la memoria visual y la naturaleza de la expresión humana. Su metodología ha 

dado muy buenos resultados especialmente con personas que no provienen del mundo del 

arte y que presentan resistencias a desarrollar su creatividad, bajo la premisa: “observo, 

siento, expreso.” 

70 



Es muy interesante el valor que le entrega a la percepción visual como herramienta 

para mirar afuera y también hacia el interior: “Eso es súper importante porque cuando tú vas a 

la percepción visual, tú activas de alguna manera un reconocimiento con tu mundo interior y 

eso hace que todo lo que está detrás empieza a tomar otra categoría.” Lo que ella describe se 

relaciona con la activación de los sentidos y también con impulsos primarios: “Entonces, el 

punto, Adriana, es permanecer con la afiliación del grabado, permanecer con las 

proyecciones, extensiones que te otorgan la técnica en sí mismo y en paralelo en la 

vinculación más primaria de la persona.” 

En la misma conversación, sobre los impulsos primarios y en contraste con las 

tecnologías digitales, Alejandra comenta: “Entonces, pasarán las tecnologías, pasarán todo lo 

que se te pueda ocurrir, pero la propia naturaleza no cambia, que es la pertenencia a tu 

historia primaria que es desde la mancha o desde la línea.” 

Como herramienta, sin embargo, sí integra recursos tecnológicos digitales para no 

desentenderse de las imágenes que circulan hoy, proponiendo estrategias para entrar y salir 

de la monotonía de su uso: “cómo activan desde una selfie, desde, o sea, igual hay 

estrategias como para sacarlos y entrarlos, sacarlos y entrar, o sea, como que vayan viendo, 

¿no? qué camino toman de alguna manera.” 

6.2.2.3 Materialidades y recursos (Tatío Pérez) 

La experiencia de Tatío Pérez ilustra cómo la limitación de recursos puede 

transformarse en un estímulo para la creatividad y la experimentación en los talleres de 

grabado experimental. Ante la imposibilidad de implementar técnicas tradicionales como 

serigrafía o linografía debido al bajo presupuesto de un colegio donde fue invitada a impartir 

talleres, ella decidió adaptarse y explorar alternativas más accesibles. Al trabajar con 

materiales de desecho disponibles en el entorno escolar, Tatío desarrolló técnicas como chine 

collé, colagraf y grabado con goma eva, incorporando recursos cotidianos y hallazgos en 

plataformas como Pinterest y TikTok. 

71 



Lejos de ser un límite, la carencia económica se convirtió en un motor para la 

innovación: permitió experimentar con diferentes soportes y procedimientos, fomentando la 

creatividad tanto de la docente como de los niños. Como ella misma reconoce: “Fue así la 

experiencia de acercarme a eso de manera formal, como a través de la carencia económica, 

cachái, como me la tengo que arreglar de alguna manera.” 

Respecto a los materiales en concreto para hacer grabado experimental, 

señala que los esenciales son:​

Tinta, esponja, papel y la matriz que sea que ocupemos, que al final como es grabado 

experimental, puede ser cualquier cosa. cualquier cosa que tenga una textura. Si uno 

mira alrededor, cuando estamos acá y uno mira alrededor, está lleno de objetos que 

tienen texturas. Entonces, desde ese punto de partida eh las posibilidades del grabado 

son infinitas, cachai. Solo hace falta un poquito de creatividad para generar una 

composición con esa textura que encuentres y decir lo que quieras decir. 

Tatío identifica el grabado experimental como un marco amplio que agrupa diversas 

técnicas no tradicionales. Dentro de este, introduce la noción de “grabado verde”, asociada al 

uso de materiales reciclados, donde se incluye el uso de cajas de Tetra Pak y la práctica del 

colagraf, que consiste en construir una matriz a partir de objetos con textura —como cartón 

corrugado, hilos o encajes— para luego ser entintada e impresa. Asimismo, menciona otras 

variantes de grabado experimental que no necesariamente provienen de materiales 

reciclados, pero que se caracterizan por su accesibilidad o su carácter inusual, como el 

grabado con goma eva, por su bajo costo, y el grabado con Legos, que aunque no es 

económico ni reciclado, amplía las posibilidades creativas desde enfoques no 

convencionales. 

Además, utiliza su plataforma de Instagram para compartir constantemente videos en 

los que muestra distintas técnicas de grabado experimental. Esto permite que cualquier 

persona, desde distintos lugares y con recursos diversos, pueda acceder a herramientas, 

72 



métodos e ideas. Como ella misma señala: “Comparto los videos para que cualquiera pueda 

probar y experimentar.” 

Este uso de las redes sociales evidencia cómo hoy la creatividad y la experimentación 

artística pueden democratizarse más allá del espacio físico del taller. Las plataformas digitales 

se convierten en un espacio de circulación de conocimiento y técnicas, fomentando la 

curiosidad, la práctica autónoma y la exploración creativa. La precariedad o la distancia 

geográfica dejan de ser un límite cuando el artista comparte su proceso y sus recursos de 

manera abierta, generando un efecto multiplicador sobre quienes desean acercarse al 

grabado experimental. Cabe destacar que descubrí el trabajo de Tatío porque me apareció 

como sugerencia en mi Instagram, y esto se debe al trabajo que ella ha realizado de subir 

constantemente videos y hacerlo de una manera atractiva. Actualmente tiene más de 22.300 

seguidores (Tatío Pérez, @tatio.taller). Nos cuenta: “Yo creo que desde mayo de este año 

empecé como decir ya una vez a la semana voy a subir una técnica como un ejercicio 

creativo para mí también.” 

6.2.2.4 La memoria visual y el trabajo con jóvenes migrantes.  

​ En el marco de las entrevistas, surgió con fuerza la reflexión en torno a la memoria 

visual como dimensión fundamental en el trabajo con jóvenes migrantes. Alejandra Bendel 

destacó que la creación artística puede activar imágenes internas cargadas de historia 

personal, que en ocasiones emergen con gran intensidad. Este proceso, aunque valioso, 

exige cuidado y contención, pues puede despertar recuerdos profundamente guardados. 

Entonces, todo trayecto que implique irse hacia adentro, yo siempre lo hago con una 

afiliación estricta desde el arte. Y cuando siento que algo se me va —porque 

inevitablemente a veces ocurre— yo detengo ese proceso, cuando va tomado de la 

mano con situaciones que tú dices: ‘ya esto despertó algo que estaba muy guardado’. 

Cuando trabajo desde la memoria, ahí me toca detener. 

73 



Alejandra Bendel trabaja desde una profunda atención a la emergencia de las imágenes 

internas. Al haberle presentado el contexto de la presente investigación, compartió lo 

siguiente sobre cómo visualiza el trabajo de la memoria visual con jóvenes migrantes: 

Trabajando con niños migrantes, hay un tema que no es menor, que es la 

memoria visual. Es un área que muchas veces no está decodificada y que 

puede abrir una puerta muy frágil, algo que estaba muy guardado. Por eso, hay 

que trabajarlo siempre con apoyo y desde el punto de vista del bienestar. La 

migración es un traslado constante: estás en un lugar, luego en otro, y aunque 

te establezcas, la vida te recuerda cada cierto tiempo que sigues siendo 

migrante. En ese sentido, el arte puede entregar herramientas para que los 

jóvenes se posicionen en este nuevo lugar desde donde están dejando su 

huella. 

Bendel subraya la necesidad de contar con apoyos para abordar ciertos temas que 

emergen en el trabajo con jóvenes, especialmente cuando se trabaja con memorias 

sensibles. Este comentario abre la reflexión sobre la importancia del trabajo interdisciplinario 

en los procesos de mediación artística. Cuando se trata de acompañar a grupos en contextos 

de vulnerabilidad, el mediador artístico no puede sostener en solitario todas las dimensiones 

que se despliegan: además de lo creativo y lo simbólico, aparecen aspectos emocionales, 

sociales y culturales que requieren de otras miradas y saberes especializados. 

Por ello, el trabajo en equipo con psicólogos, sociólogos, trabajadores sociales u otros 

profesionales se vuelve fundamental. No se trata de delegar responsabilidades, sino de 

reconocer que la complejidad de la experiencia humana demanda un abordaje integral. Este 

enfoque interdisciplinario no solo contribuye al cuidado y contención de los participantes, sino 

que también fortalece al propio mediador, al ofrecerle un marco de apoyo y una red de 

colaboración. 

74 



De esta manera, el proceso artístico se sitúa en un entramado más amplio, donde 

diferentes saberes convergen para acompañar la construcción de sentido, identidad y 

pertenencia de los jóvenes. 

6.2.2.5 Las huellas 

En la conversación, Alejandra resaltó la importancia de reconocer la individualidad en 

el trabajo con el grabado experimental, subrayando que “es muy importante hablar del 

individuo, de que se sientan únicos dentro de ese proceso que no es comparable con el otro”. 

La valoración de la huella personal se presenta así como un elemento esencial para activar la 

expresividad de cada participante. Esta idea sugiere que el trabajo artístico no debe centrarse 

únicamente en resultados técnicos o comparativos, sino en la capacidad de cada persona de 

establecer un contacto profundo con su propio proceso creativo. 

Asimismo, nos comparte: “yo creo que el grabado tú lo puedes trabajar con barro, con 

tierra, con agua, con… o sea, de diferentes lugares, pero siempre desde un vínculo desde lo 

personal. Eso es esencial”. El material se convierte, entonces, en un medio a través del cual 

la singularidad de cada participante se expresa y se resignifica, reforzando la noción de que la 

huella individual no solo se refiere a la identidad del sujeto, sino también a la manera en que 

interactúa con el entorno y los elementos del proceso artístico. 

Al hablar sobre la noción de huella en el grabado, Tatío Pérez señala que ella 

no lo entiende tanto como una “huella” en sí, sino más bien como una manera de 

expresar mensajes al mundo:​

“No sé si le diría huella a lo que hacemos, o sea, lo que dejamos con el grabado. 

Quizá son más mensajes… este último tiempo el grabado me ha dado la posibilidad 

de decir lo que creo que es urgente decir, como lo que es urgente que saque para 

afuera, como que lo tengo ahí adentro y lo quiero sacar. Así que es como la 

posibilidad de expresión, de externalizar nuestro rollo”. 

75 



Tatío explica que esta capacidad de comunicar surge de su formación en diseño 

gráfico, donde aprender a transmitir ideas visualmente es central: “Mi formación fue así de 

diseño gráfico y al final los diseñadores gráficos comunicamos con imágenes, así que para mí 

el grabado es comunicar ideas”. 

Desde esta perspectiva, las técnicas gráficas no solo permiten trabajar lo visual, sino 

que también ofrecen una potencialidad de reproducción que amplifica los mensajes, haciendo 

posible que el contenido expresado se comparta más allá del gesto individual y llegue a 

distintos públicos. El grabado, entonces, se convierte en un medio de comunicación y 

expresión que integra lo personal y lo colectivo, el impulso creativo de quien lo realiza y la 

transmisión de ideas a la comunidad. 

6.2.2.6 Producción lenta de imágenes 

Como señala Tatío Pérez, “eso es lo rico de crear, por lo menos con las manos, como 

que (…) esos estados así meditativos de introspección en mi obra son los que valen (…) estai 

5 horas haciendo algo, como que ni siquiera siento hambre”. Este testimonio permite 

comprender cómo, en el grabado experimental, la lentitud y la repetición manual transforman 

la percepción del tiempo: las horas dejan de sentirse como una carga y se convierten en un 

flujo continuo donde prevalecen la concentración y la calma. 

Trasladado a los talleres con jóvenes y adolescentes, este modo de crear abre la 

posibilidad de habitar el tiempo de manera distinta, alejándose de la inmediatez y la 

sobreestimulación que con frecuencia alimentan estados de ansiedad. El proceso artístico, al 

extenderse en el tiempo y exigir paciencia, genera un espacio meditativo que contribuye tanto 

a la creatividad como a la regulación emocional. A esta experiencia se suma lo que la propia 

artista describe como un componente ritual: 

Nos reunimos a crear imágenes como que somos pequeños dioses que agarran algo, 

lo transforman y crean otra cosa. Eh, y es importante porque además sacamos todo lo 

76 



que tenemos dentro eh para afuera, algo físico que podemos compartir con el resto. 

Así que sí, sí creo que sí tiene un componente ritual importante, sobre todo cuando 

hacemos grabado en conjunto, por lo menos en los talleres, nos vamos mirando lo que 

hacemos, vamos eh opinando sobre lo que hace el resto, nos estamos compartiendo 

ideas. Sí, es como un mini ritual. 

De esta manera, los espacios de creación lenta se configuran también como espacios 

rituales, donde el tiempo, la repetición y el acto manual de transformar la materia posibilitan 

experiencias de introspección y colectividad. En los talleres, esta ritualidad compartida 

refuerza el sentido comunitario de la práctica: cada quien produce desde su interioridad, pero 

al mismo tiempo se genera un intercambio simbólico con los demás. 

En el comentario de Tatío Pérez se reconoce también la importancia de la palabra 

como cierre de la experiencia artística, un elemento esencial de la mediación. El proceso 

creativo no termina en la producción material, sino que se completa en el momento en que el 

participante tiene la posibilidad de hablar sobre lo que hizo. Este espacio permite elaborar 

sentidos que quizás no estaban presentes en el acto de crear y, al mismo tiempo, descubrir 

nuevas dimensiones de la obra y de sí mismo. La verbalización funciona así como un sello 

que integra la experiencia, ampliándola y profundizándola más allá de lo visible en la 

producción artística. 

El aprendizaje de una técnica en el grabado experimental, como plantea Tatío Pérez, 

no se reduce únicamente a la adquisición de un procedimiento artístico, sino que se convierte 

en un medio para desarrollar otras habilidades vinculadas a la creatividad y al propio proceso 

vital. En sus palabras, se trata de “hacernos hartas preguntas para que surjan ideas nuevas”, 

de soltar el control y permitir que la creación avance sin la exigencia del resultado perfecto. 

Este enfoque invita a la exploración, a la apertura frente a lo inesperado, y a reconocer que 

en el acto de crear se ensayan también disposiciones internas como la paciencia, la 

tolerancia a la frustración y la capacidad de aceptar tanto lo que nos gusta como lo que no. 

77 



Al mismo tiempo, Tatío subraya que lo experimental no implica dejar de lado lo técnico: 

el grabado exige concentración, meticulosidad y un desarrollo de la motricidad fina que, más 

allá de la destreza manual, impacta en los procesos atencionales y en la capacidad de 

sostenerse en una tarea. En este sentido, la técnica se convierte en una puerta de entrada a 

aprendizajes más amplios: la regulación de la atención, la calma que surge del hacer 

repetitivo, la precisión, y también la apertura a la creatividad. Así, el grabado experimental no 

solo enseña a crear imágenes, sino que entrega herramientas que acompañan procesos de 

formación personal y colectiva. 

Tatío Pérez describe cómo el trabajo con la imagen comienza incluso antes de los 

talleres presenciales, a través del intercambio por WhatsApp con los participantes. Según 

ella, “generalmente ellos proponen una imagen y yo voy dando feedback de si podría 

funcionar o no”. Este proceso inicial no solo busca garantizar la viabilidad técnica del grabado, 

sino también motivar a que las personas elijan imágenes con un sentido personal, con un 

mensaje que quieran compartir o con un valor simbólico profundo. 

Además, resalta que este trabajo previo abre un espacio de introspección, donde los 

participantes pueden explorar imágenes que les gustaría trabajar “con libertad, sin esa 

presión”. En contraste, en la clase presencial el trabajo es más técnico, aunque siempre se 

deja espacio para modificar la imagen y añadir creatividad. Este enfoque muestra cómo la 

mediación en la selección de la imagen, incluso antes del taller, potencia la reflexión personal 

y el sentido de la obra, mientras que la clase proporciona las herramientas técnicas 

necesarias para materializar esa idea de manera consciente y meditada. 

Ella relata que en el proceso de selección de una imagen, una participante que 

acababa de perder a un ser querido decidió realizar un grabado en su memoria. Para ella, 

este gesto se transformó en un momento profundamente ritual, “casi como un acto 

psicomágico, como para cerrar ese ciclo o para decir adiós a esa persona”. Más allá de la 

técnica, el grabado se convierte aquí en un soporte para la transferencia emocional y 

78 



espiritual, donde la producción artística facilita un espacio ritualizado de sanación. Esta 

experiencia evidencia cómo el arte, y en particular el grabado experimental, puede funcionar 

como un medio de mediación simbólica para procesar pérdidas y resignificar experiencias 

vitales. 

En conjunto, los testimonios de las artistas entrevistadas muestran que el grabado 

experimental trasciende lo puramente técnico: es memoria, exploración, mensaje y huella. La 

materialidad accesible, la lentitud del proceso y la ritualidad compartida lo convierten en un 

medio idóneo para favorecer la introspección, la expresión simbólica y la construcción 

colectiva de sentido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

79 



6.2.3 Objetivo específico 3: Estrategias de mediación artística  

En este apartado, además de las voces de los jóvenes migrantes de Venezuela y de 

las profesoras de grabado experimental, se incorpora la perspectiva de la Dra. Violeta 

Quiroga, experta en mediación artística con jóvenes migrantes. Ella destaca la evolución de 

su práctica desde una investigación aplicada hacia una investigación-acción participativa, en 

la que la intervención no solo busca conocer, sino también transformar la realidad de los 

jóvenes. Su motivación para integrar el arte en este trabajo surgió de la necesidad de ir más 

allá de las recomendaciones tradicionales, proponiendo un cambio de práctica con incidencia 

real. 

Sus experiencias y reflexiones ofrecen valiosas orientaciones para el diseño de 

talleres de grabado experimental con jóvenes migrantes. A continuación, se entrelazarán las 

voces de las y los participantes de la investigación para fundamentar las estrategias de 

mediación propuestas. 

6.2.3.1 La experiencia de migrar 

Durante las entrevistas, abordamos desde distintas perspectivas la experiencia de 

migrar. Uno de los elementos que resultó especialmente llamativo fue el manejo de 

expectativas: no solo por lo que implica arribar a un territorio con costumbres diferentes, sino 

también por el desfase entre las ilusiones previas y las condiciones reales del proceso. La 

investigadora entrevistada compartió con fuerza esta contradicción: 

Porque una cosa son esos sueños que tú crees por parte de jóvenes, me voy a 

encontrar con mi mamá, va a ser maravilloso, me voy a otro país, qué guay. Y 

pero, cuando tú te vas piensas que tu entorno va a ser igual y no, tú llegas a un 

mundo totalmente desconocido (...) Claro que tú eres un extraño, que tu mamá 

también es un extraño. 

80 



Este punto se enlaza con la experiencia de Joven C, quien comentó que una forma de 

enfrentar el choque cultural al llegar a un lugar desconocido es mantener una mirada abierta 

para conocer la cultura de acogida. Esto sugiere que un posible taller de mediación artística 

podría centrarse en la participación cultural de bienvenida, ayudando a familiarizarse con el 

territorio, conocer sus atributos y dejar espacio a la sorpresa de lo inesperado como 

contrapunto a la desilusión de lo esperado. 

El intercambio, sin embargo, es de ida y vuelta. En este sentido, la Dra. Violeta 

Quiroga recalcó la importancia de profundizar en el conocimiento de la cultura de origen de 

las y los jóvenes con quienes se trabaja: 

Y de no dar por hecho lo que tú decías hace un momento, ¿no? Que todo es 

relativo, que todo depende de la cultura, ¿no? Que todo depende de dónde, de tu 

entorno, de de dónde eres, ¿no? Y eso me permitió entender y reflexionar desde 

otro lugar, ¿vale? Ah, la exclusión social hm es compleja y la antropología me 

permitió ver esos ejes de complejidad. 

Esta reflexión se conecta con algo muy valioso que también surgió en la entrevista con 

Joven C: la importancia de valorar los saberes y orígenes culturales como estrategia de 

integración. Al hablar de Venezuela, él fue muy enfático en destacar la mixtura de 

identidades, sabores y sonidos migratorios que provienen de la migración. Esta mirada resalta 

que Venezuela, en su historia, ha sido también un territorio de acogida: 

Si te doy el ejemplo de un país que podría decirse que es pluricultural, que tiene 

muchas… que su cultura se ha ido transformando, ha tenido transiciones debido 

a la migración. Venezuela, Venezuela es un país que aunque cuando se habla de 

él, se habla de de Venezuela individualmente, dentro de Venezuela hay mucha 

riqueza cultural, no solo por la local, sino porque ha tenido tanta migración que ha 

adoptado muchas culturas diferentes desde la migración. 

81 



Así, la estrategia de mediación artística que emerge es doble: acercar a los jóvenes a 

la cultura de llegada y, a la vez, reconocer y valorar la riqueza de la cultura de origen. Ambas 

dimensiones, al ponerse en equilibrio, ofrecen un camino fértil para procesos de integración 

más inclusivos y simbólicamente reparadores. 

6.2.3.2 La promoción de la capacidad de agencia 

Otro elemento significativo que emergió en los relatos es el de la voluntad, 

especialmente en relación con la capacidad de decisión durante el proceso migratorio. Los 

tres jóvenes entrevistados migraron durante su adolescencia, una etapa marcada por el 

deseo creciente de autonomía, pero la decisión de migrar no fue propia, sino tomada por sus 

familias. Este contraste, entre el momento vital de afirmación del yo y una decisión impuesta, 

genera una tensión profunda. Vemos así lo difícil que puede ser asumir un cambio vital de 

gran magnitud sin haberlo elegido, y al mismo tiempo, cómo emerge la resiliencia para 

enfrentarlo. 

La investigadora entrevistada, también mediadora artística, señala que esta situación 

se repite con frecuencia en los procesos de reagrupación familiar o migración acompañada. 

En estos casos, niñas, niños y jóvenes suelen insertarse en proyectos migratorios que no han 

elegido. En el caso de la migración venezolana —una de las mayores del siglo XXI—, el 

proceso responde a una crisis político-económica que empuja a muchas familias a migrar en 

busca de un futuro mejor para sus hijos y para escapar del estancamiento y la precariedad en 

que se ve sumida la población. 

La pérdida de agencia, entonces, no afecta únicamente a las nuevas generaciones, 

sino también a los propios adultos, que muchas veces se ven forzados a tomar decisiones 

bajo condiciones de urgencia, necesidad o desesperación. Violeta nos comparte lo siguiente 

al respecto: 

82 



Es decir, por tanto, el arte puede permitir trabajar los proyectos migratorios 

voluntarios, pero también los involuntarios. Porque gran parte de los hijos, hijas, 

de familias inmigrantes lo que hay son proyectos migratorios involuntarios: quien 

los ha decidido es la mamá o la unidad familiar. Y muchas veces se encuentran 

aquí con una mamá que se ha vuelto a casar… muchas de estas mamás ya no 

estaban con los papás de las criaturas, no estaban, ¿no? 

Desde esta perspectiva, se refuerza la idea de que los espacios de mediación artística 

pueden cumplir un rol importante en restituir o despertar la capacidad de agencia en quienes 

participan. La mediadora reflexiona sobre la importancia de generar condiciones de 

participación voluntaria en los talleres. Esto implica entender que no siempre será fácil 

convocar a jóvenes, muchas veces atravesados por experiencias difíciles o desconfianza, y 

que es necesario construir el vínculo desde la libertad, nunca desde la obligación: 

Sí, sí, se puede recomendar, ¿no? El poder hacerlo. Pruébalo. Yo siempre les 

decía al inicio: vamos a probarlo. Ya sé que os han dicho que haríamos esto, y 

hablamos de qué esperaban. Algunos decían: “vaya rollo, me han dicho que 

venga”, pero bueno, vale, pues vamos a probarlo. Dar el tiempo suficiente para 

probarlo. No os vayáis hoy porque si no, no habremos tenido tiempo. Esperad 

dos o tres sesiones, y si veis que no, que vuestras expectativas no están 

cubiertas o que realmente no os interesa, pues ya está, os vais. 

Esta lógica de la invitación abierta a probar se presenta como una forma ética de 

acompañar. El taller no se impone, sino que se ofrece como posibilidad, dejando claro que la 

puerta está abierta para marchar si el espacio no resulta significativo. Al respecto, cabe 

preguntarse por las estrategias necesarias para sostener procesos si las y los participantes 

deciden entrar y salir. 

Por otra parte, conversamos sobre el proyecto Youth Me, donde uno de los objetivos, 

a través de un taller de video participativo, era la formación de crossworkers. Este trabajo 

83 



tenía un carácter transversal, ya que no solo los jóvenes participantes recibían formación, 

sino también los trabajadores sociales, profesores y otros profesionales vinculados a ellos. La 

experiencia dio muy buenos resultados porque permitió una verdadera construcción de 

agencia: los y las jóvenes adquirieron la herramienta del video participativo y fueron capaces 

de transmitirla a otros jóvenes como ellos. Tal como señala Violeta Quiroga en nuestra 

conversación: 

Chicos y chicas de ese gran grupo, fueron  formados como crossworkers, ¿no? 

Como formadores de los propios jóvenes. Y ahí el arte, el video, cogió un 

significado muy grande porque lo que creamos, lo que esas sesiones de trabajo 

de más de tres meses trajeron, fue a muchísimos videocreadores, donde los 

jóvenes mostraron unas capacidades y unas competencias en lo artístico que 

realmente impresionaban.  

Este testimonio evidencia cómo el arte, en este caso el video participativo, no 

sólo potencia la expresión individual, sino que habilita a los y las jóvenes a ocupar roles 

de liderazgo y transmisión, consolidando así su agencia en procesos colectivos de 

creación. 

Por otra parte, en el marco de la construcción de agencia, resulta especialmente 

relevante la noción de itinerario de viaje mencionada por Violeta Quiroga, quien trabaja con 

metodologías como líneas de tiempo o videocartas al futuro. Estas prácticas permiten a los y 

las jóvenes situarse en relación con su pasado, su presente y su porvenir, otorgándoles la 

posibilidad de reinterpretar su experiencia vital y de proyectarse hacia escenarios deseados. 

Tal como ella señala: 

Porque para poder visibilizar dónde tú estás, dónde estás ahora y dónde vas a 

estar en el futuro y dónde quieres estar, el arte nos permite hacerlo desde otro 

lugar. La expresión de emociones a través del arte es diferente. 

84 



Este enfoque muestra cómo, aunque las experiencias del pasado escapan a nuestro 

control, el arte habilita la capacidad de mirar retrospectivamente desde otra perspectiva, 

resignificando lo vivido. Al mismo tiempo, posibilita una relación activa con el presente y el 

futuro, fomentando la agencia no solo como capacidad de acción, sino también como 

capacidad de narrar y proyectar la propia historia. 

Violeta Quiroga, al destacar las cartografías de vidas y trayectorias como una 

herramienta crucial para el trabajo con jóvenes migrantes, explica cómo permiten narrar y 

representar visualmente los recorridos vitales y migratorios, abriendo espacios de 

autoconocimiento y de reflexión sobre los entornos en los que se desenvuelven. Al hacerlo, 

no solo se favorece la comprensión de sus propias experiencias, sino que se generan relatos 

capaces de contrarrestar estereotipos y prejuicios asociados a la migración. En sus palabras: 

Y también de ahí apareció, ¿no?, esa cartografía, (...) Para explicar esas vidas, 

esas trayectorias migratorias, esos procesos, porque tanto a nivel de 

autoconocimiento, pero también a nivel del entorno donde se mueve ese chico y 

esa chica. 

Este recurso evidencia cómo la representación simbólica del trayecto migratorio se 

convierte en una práctica de agencia: los y las jóvenes no solo se reconocen en sus propios 

caminos, sino que también disputan narrativas impuestas, afirmando la legitimidad y 

complejidad de sus experiencias. 

En síntesis, la promoción de la agencia en contextos migratorios implica reconocer la 

tensión entre decisiones impuestas y el deseo de autonomía propio de la adolescencia. La 

mediación artística se presenta como un espacio fértil para restituir esa capacidad de elegir, 

narrar y proyectar la propia historia. Al ofrecer experiencias voluntarias, colectivas y 

simbólicas, el arte permite a los y las jóvenes no solo expresarse, sino también recuperar un 

lugar activo en la construcción de su identidad y en la definición de sus futuros posibles. 

85 



6.2.3.3 El lenguaje y la calidad artística 

La Dra. Violeta menciona que es de vital importancia que, luego de cada sesión, las y los 

participantes se queden con la sensación de haber vivido una experiencia significativa para 

sus vidas: haber construido algo valioso, algo que les aporte. De ello depende también la 

continuidad de su participación: 

“¿Por qué? Porque hay un desconocimiento del arte, del arte y de las 

capacidades, ¿no?, que tiene el arte de la mediación artística para sanar, para 

trabajar procesos complejos, pero mucha de la población con la que estamos 

trabajando jamás ha tenido oportunidad de acercarse a este tipo de herramientas, 

¿no? Por tanto, tenemos que, en cada sesión, esos jóvenes tengan la sensación 

de que, además de algo bello de ver, lo construido es significativo en relación a 

sus historias, porque si no es muy difícil que se mantengan.” 

Trabajar con adolescentes implica considerar no sólo los contenidos de la actividad, 

sino también los lenguajes y medios a través de los cuales los jóvenes se conectan con el 

mundo y expresan sus emociones. La mediación artística requiere atender a su cultura, 

intereses y formas de comunicación para generar experiencias que se conecten con su vida 

cotidiana e identidad. Aquí surge la pregunta sobre cómo combinar lenguajes juveniles e 

inmediatos con prácticas más pausadas y reflexivas. 

El lenguaje artístico debe ser cercano y juvenil —como el video, la música o el rap— 

para conectar con la inmediatez y el deseo de experimentar propios de la adolescencia. En 

palabras de Violeta: 

Tenemos que pensar en lenguajes de esos jóvenes, por ejemplo, el vídeo. El 

vídeo encajó. ¿Por qué? Porque entra dentro de su cultura. Tenemos que pensar 

en herramientas… y el divulgar también es interesante, como que vayan viendo 

que todo aquello que construyen, además de bello, también muestra quiénes son 

86 



ellos y ellas a los demás, y cómo realmente sensibilizar a la comunidad. Que 

tenemos una sociedad diversa, que tenemos una sociedad que siente. 

Su respuesta fue particularmente desafiante, ya que justamente lo que propongo es 

trabajar la tensión entre lo inmediato y lo lento. ¿Es esto ir en contra de la naturaleza de una 

época? De alguna manera sí, pero la experiencia de trabajar con elementos como el grabado 

—que exigen lentitud— puede generar una dificultad inicial, pues no están acostumbrados. 

Sin embargo, la expectativa es que luego puedan adentrarse en los espacios meditativos que 

propone. 

En relación a esto, cabe recordar el aporte de la profesora Alejandra Bendel, quien 

señala que incorpora herramientas digitales en sus clases de grabado. Lo interesante aquí 

será cómo realizar ese cruce, de manera que las prácticas del grabado experimental 

continúen situadas y conectadas con el presente. 

En la entrevista, Violeta Quiroga se refiere específicamente a la situación de los 

menores migrantes no acompañados, subrayando las dificultades de arraigo que enfrentan 

debido a las constantes  

6.2.3.4 Enfoque Transversal (Individual, Grupal, Comunitario)desubicaciones 

provocadas por traslados entre centros y la imposibilidad de permanecer en un mismo 

territorio. Tal como indica: 

Pero también tenemos que trabajar el entorno de ese joven. ¿Y qué significa 

trabajar el entorno? Que ese joven no puede estar desubicándose 

continuamente, ¿no? (...) Continuamente tenemos historias de desubicaciones, y 

entonces se hace muy difícil el poder arraigar en un territorio, ¿vale?. 

Aunque Quiroga se centra en este colectivo específico, la reflexión permite establecer 

un paralelo con la experiencia de jóvenes venezolanos en situación de refugio que migran 

acompañados de sus familias. Según los testimonios recogidos, dos de ellos también 

87 



atravesaron —o aún atraviesan— procesos de traslado y precariedad habitacional, lo cual 

genera un impacto similar en términos de desarraigo y falta de estabilidad. En ambos casos, 

la movilidad forzada obstaculiza la posibilidad de generar vínculos duraderos, consolidar 

rutinas y reconocerse como parte de una comunidad. El arraigo, en consecuencia, se vuelve 

una tarea compleja que no depende únicamente de la voluntad de los jóvenes, sino de las 

condiciones estructurales e institucionales que configuran su experiencia migratoria y de 

refugio. 

La Dra. Violeta Quiroga subraya que el trabajo con jóvenes migrados no puede 

limitarse únicamente a cubrir necesidades instrumentales, como la obtención de documentos, 

la vivienda o la inserción laboral. Según su experiencia, la verdadera transformación social 

requiere una mirada transversal que articule las dimensiones individual, grupal y comunitaria, 

reconociendo que la integración y el bienestar dependen tanto de los recursos personales 

como de la apertura y acogida del entorno. En sus palabras: 

Esas dimensiones de integración de esos jóvenes instrumentales que son los 

papeles, la formación, la vivienda y la inserción laboral… ¿pero de qué servirá si 

finalmente la comunidad les hace continuamente una barrera, un vacío? Nunca 

se van a sentir de aquí, por mucho que tengan todo lo demás cubierto. Por tanto, 

yo sí que creo cuando tú decías de los medios… creo que tenemos que visibilizar 

historias, vidas significativas de esfuerzo, de resistencia de esas personas 

delante de las dificultades, para mostrar las capacidades y competencias. 

Esta reflexión evidencia que la integración no depende únicamente del acceso a 

recursos materiales, sino también de la aceptación y el reconocimiento por parte de la 

comunidad. Asimismo, subraya la importancia de ampliar la mirada hacia una cuarta 

dimensión: no solo la comunidad inmediata, sino también espacios más amplios como el 

espacio público, los medios de comunicación y las redes sociales, donde visibilizar las 

88 



historias de esfuerzo, resiliencia y logros de los jóvenes se convierte en un mecanismo clave 

para fortalecer su agencia y sentido de pertenencia. 

La Dra. Quiroga considera la escuela como un espacio natural de mezcla para jóvenes 

migrantes y locales, fundamental para el aprendizaje y las relaciones, a diferencia de los 

“guetos” o espacios segregados. Propone, además, subvencionar la participación de jóvenes 

migrantes en espacios de ocio cultural y educativo para fomentar esta integración: 

La escuela es el espacio natural de aprendizaje y de relaciones. Ahí tenemos que 

incidir, ¿vale? Ah, incidir, ¿qué significa? Pues que haya la diversidad en todas 

las escuelas, no puede ser que solo en algunas. En espacios de ocio también, 

pero hablo del ocio cultural, del ocio educativo, los casales, los esplais, que 

parece que solo fueran para los catalanes. 

Este planteamiento se conecta con el comentario de Joven A, quien al preguntarle por 

los grupos de trabajo en potenciales talleres de mediación artística, valoró explícitamente la 

diversidad: “Yo creo que es diverso porque también la gente tiene su opinión y tiene su punto 

de perspectiva, entonces estaría muy bien que hubieran distintos puntos de perspectiva y así 

hacer como un un balance entre tú y yo. Está bien.” 

Reflexionar sobre este tema resulta urgente para evitar la fragmentación en guetos o 

categorías cerradas. Nos recuerda que la diversidad no es una excepción, sino la condición 

natural de cualquier grupo humano. En este sentido, la mediación artística puede convertirse 

en un espacio donde esa pluralidad se exprese y dialogue. Tal como señala Joven A, se trata 

de reconocer que cada persona aporta una perspectiva distinta y que precisamente en esa 

diferencia reside la posibilidad de crecimiento y aprendizaje compartido. 

 

 

89 



6.2.3.5 Pérdida ambigua y trabajo grupal 

Al consultar a la Dra. Violeta Quiroga sobre su enfoque para abordar el duelo 

migratorio y las pérdidas ambiguas asociadas a la migración, ella destaca la relevancia del 

trabajo grupal. Si bien reconoce que en algunos casos el acompañamiento psicológico 

individual puede ser necesario frente a dolores profundos, subraya que es en el contexto 

colectivo donde emerge un verdadero potencial de transformación. 

El trabajo grupal, especialmente cuando se realiza a través de experiencias artísticas, 

permite a los jóvenes reconocer que no enfrentan estas pérdidas de manera aislada. Al 

compartir vivencias y emociones, se hace evidente que todos atraviesan dificultades 

similares, lo que disminuye la sensación de ser un “problema único” y favorece la 

construcción de vínculos de apoyo mutuo. 

La Dra. enfatiza que el trabajo grupal potencia tanto la resiliencia como la agencia: la 

colectividad ofrece un espacio donde los jóvenes pueden sostenerse, observar sus procesos 

en relación con los de otros y resignificar sus experiencias migratorias desde la colaboración 

y el acompañamiento. Este enfoque convierte el duelo y la pérdida en un proceso compartido 

de aprendizaje, contención y construcción de sentido, contribuyendo a un desarrollo más 

integral y comunitario dentro del proyecto migratorio. 

Pautas generales para un programa de mediación artística basada en el grabado 

experimental con adolescentes y jóvenes migrantes 

1.​ Agencia y voluntariedad​

Garantizar que la participación sea libre y sin imposiciones, ofreciendo tiempo para 

que los jóvenes decidan si el proceso les aporta valor.​

Favorecer que los participantes se autodefinan y proyecten futuros posibles a través 

de la creación artística. 

90 



2.​ Dimensiones individual, grupal y comunitaria​

Diseñar experiencias que fortalezcan tanto la exploración personal como el trabajo 

colectivo.​

Fomentar la interacción entre jóvenes migrantes y no migrantes en espacios 

educativos o comunitarios para construir redes de apoyo y empatía.​

Compartir las producciones en espacios públicos o comunitarios, siempre respetando 

el grado de exposición que cada joven decida.​

 

3.​ Lenguajes accesibles y experimentación​

Vincular el grabado con expresiones juveniles cercanas (música, rap, video, redes 

sociales) para tender puentes con su vida cotidiana.​

Explorar materiales y objetos cotidianos como matrices, conectando la práctica con su 

universo simbólico.​

Integrar música, escritura o gastronomía como herramientas complementarias de 

expresión y encuentro.​

 

4.​ Acompañamiento ético e interdisciplinario​

Promover la escucha activa, evitando la imposición y favoreciendo el diálogo abierto.​

Contar con apoyo interdisciplinario (psicología, ciencias sociales, educación) para 

abordar la complejidad de la experiencia migratoria.​

Priorizar la experiencia y el proceso por encima del resultado técnico, reforzando la 

vivencia como fuente de motivación y sentido. 

 

 

 

91 



7. Discusión 

Una superficie: la Tierra. Personas que la recorren y, con el peso de su experiencia, 

dejan surcos y caminos. Una superficie: como la madera, el tetrapak o el cartón, que se deja 

marcar por la presión de la mano. Surcos que nacen al caminar con los pies, al empujar con 

las manos, al desplazar el cuerpo en el espacio. Vamos marcando. 

¿Pero qué marcas dejamos? ¿Cuáles son las condiciones de ese movimiento? ¿Es un 

movimiento restringido, limitado? ¿O abierto, confiado? 

Las conversaciones, lecturas y observaciones se fueron cruzando y, al friccionar, 

abrieron múltiples caminos. Cada encuentro con las personas entrevistadas amplió la 

reflexión, generando la responsabilidad de trazar un cruce que dé lugar a nuevas preguntas y 

posibilidades para la práctica, más allá del grabado experimental, como puente de mediación 

artística. 

Al presentar esta investigación evocamos a nuestros ancestros más primitivos, que 

imprimieron sus experiencias en las superficies, quizás como mensaje, quizás como 

necesidad. Este gesto ancestral dialoga con la provocación de Alejandra Bendel: las 

tecnologías pasarán, pero la naturaleza no cambia; persisten nuestros impulsos primarios. 

Hoy vivimos bajo la furia de las imágenes, en un frenesí de datos sin precedentes. 

Nuestros cuerpos están expuestos de manera constante, pero cuando tomamos un material 

con las manos y nos expresamos, algo cambia: reaparece ese impulso primario que nos 

atraviesa desde siempre, dejar huella. 

En el contexto de la postfotografía, el grabado experimental, con su carácter lento y 

material, se plantea como un medio para dar cuerpo y sentido a las imágenes, reinscribiendo 

las huellas de los cuerpos jóvenes migrantes —muchas veces racializados, controlados, 

silenciados— en el imaginario urbano. Generar capacidad de agencia para crear imágenes 

resulta fundamental. Las entrevistas confirman que los jóvenes, mediante sus formas de 

92 



expresión, buscan justamente eso: dejar una marca significativa que refleje su identidad y sus 

saberes, resistiendo narrativas que los invisibilizan o estigmatizan. 

La investigación de Katrien Dekocker sobre el éxodo venezolano en España señala “la 

relación histórica entre los dos países, ya que muchos españoles emigraron a Venezuela a 

partir de los años cincuenta” (Dekocker, 2018, p. 318). Este antecedente se refleja en las 

palabras del joven C, quien destaca la diversidad cultural de Venezuela y de su pueblo. Su 

testimonio refuerza lo planteado en el marco teórico sobre nuestra naturaleza nómade y la 

necesidad de normalizar el tránsito humano como parte intrínseca de la experiencia social e 

histórica. 

Ahora bien, escuchar a quienes han vivido en carne propia el dolor del desarraigo 

obliga a complejizar la mirada. En este punto cobra relevancia la propuesta de Acaso (2017) 

de situar las artes como estrategia educativa, no solo como poiesis (creación con finalidad), 

sino como praxis: acción transformadora frente a la incertidumbre contemporánea. Desde 

esta perspectiva, el arte no entrega respuestas cerradas, sino que genera preguntas y 

lenguajes para interpretar las crisis actuales —ecológicas, políticas, migratorias o de 

representación— y ensayar acciones que transforman realidades. 

Las respuestas de las jóvenes entrevistadas revelan tensiones que forman parte de 

este debate contemporáneo. Mientras que B y C desean exponer públicamente sus obras 

para inscribir sus historias de resiliencia en el espacio común, A expresó su molestia frente a 

la expectativa de “educar a la gente” sobre la xenofobia. Esta contradicción ilustra un dilema 

crucial: la necesidad de visibilizar experiencias que cuestionan discursos hegemónicos frente 

al derecho de no ser reducidos a la condición migrante ni a la pedagogía del dolor. 

Los testimonios de los jóvenes en torno a su adolescencia muestran la tensión entre lo 

que “se espera de ellos” y el deseo de decidir por sí mismos cómo habitar sus vidas. La cita 

de Meirieu ilumina esta dimensión al plantear que ningún aprendizaje puede darse por 

sustitución, ya que cada sujeto debe tomar una decisión personal irreductible (Meirieu, 2013, 

93 



p. 80). En el caso de los jóvenes migrantes, esta exigencia se vuelve aún más evidente: 

frente a trayectorias marcadas por condicionantes sociales, culturales y administrativos, la 

adolescencia aparece como un espacio de disputa donde se juega la capacidad de subvertir 

lo que “les viene dado”. Así, sus relatos no sólo expresan la dificultad de afirmarse en medio 

de presiones externas, sino también la potencia de un gesto de agencia: elegir quién ser, 

cómo narrarse y desde dónde construir su lugar en el mundo. 

La pregunta que emerge es clara: ¿cómo equilibrar la potencia transformadora del arte 

como praxis colectiva con la agencia individual de quienes participan? La mediación artística 

en contextos de migración debe situarse en esa tensión, garantizando condiciones flexibles 

para que cada joven decida el grado de exposición de su experiencia. Solo así el arte puede 

consolidarse como espacio ético y transformador, capaz de abrir preguntas y generar 

acciones en medio de la incertidumbre contemporánea. 

La adolescencia constituye un período de construcción identitaria atravesado por la 

necesidad de pertenencia y de explorar límites. La migración involuntaria complejiza este 

proceso, convirtiéndose en un “rito de paso forzado”. Reichert (2017) plantea que todas las 

edades vitales conllevan crisis necesarias para la maduración psicosocial; sin embargo, los 

relatos muestran cómo la crisis migratoria intensifica estas tensiones. El caso de la joven A, 

que migró a los 12 años creyendo que venía de vacaciones y luego enfrentó el choque de 

quedarse, evidencia cómo la crisis adolescente puede volverse abrupta y dolorosa, 

excediendo lo previsto por la teoría. 

Los testimonios de A, B y C confirman las tensiones que la migración impone durante 

la adolescencia. Lo relatado por C sobre la capacidad de adaptación y el aprendizaje de 

nuevos oficios resalta la emergencia de saberes situados. Estos saberes no son académicos 

ni formales, sino fruto de la resiliencia y la capacidad de transformar la adversidad en 

aprendizaje, lo que subraya la agencia de los jóvenes migrantes frente a su destino. 

94 



La tensión entre la búsqueda de autonomía y la imposición de migrar atraviesa la 

mayoría de los casos. Aunque la decisión no fue propia, la posterior “decisión consciente de 

salir adelante” de A y la “nueva confianza” de B son ejemplos de la capacidad de agencia 

señalada en el marco teórico. 

El fenómeno migratorio, como señala Achotegui (2009), implica un duelo parcial, 

múltiple y recurrente que impacta en lo emocional y lo identitario. Esta caracterización 

encuentra eco en los relatos: la rabia y tristeza de A por la pérdida de objetos de la infancia, o 

la sensación de B de vivir “con una parte de mí allá y otra acá”, reflejan ese duelo abierto. 

Aquí resulta útil la noción de pérdida ambigua de Boss (2000): los vínculos no desaparecen, 

permanecen sin cierre, generando nostalgia y confusión. 

La “sensación de no tener un hogar definido” de A y la percepción de B de vivir partida 

entre dos lugares se enlazan con la noción de García Canclini sobre las identidades 

colectivas como “camisas que piel: son, en teoría por lo menos, opcionales, no ineludibles”. 

Esta metáfora resalta la identidad como proceso flexible y negociado en contextos de 

movilidad: puede vivirse como desarraigo, pero también como apertura a nuevas formas de 

agencia y resignificación. Como señala Canclini, las circulaciones migratorias enriquecen el 

paisaje cultural de los territorios, convirtiendo el entorno cotidiano en un “collage de 

interculturalidad”, lo que confirma el testimonio de C al celebrar la diversidad cultural. 

Los comentarios de los jóvenes expresan una vivencia de desarraigo, de tránsito 

identitario donde la pertenencia aparece difusa. En este sentido, la noción de ritual propuesta 

por Han resulta especialmente pertinente: los rituales hacen habitable el tiempo, lo ordenan y 

lo convierten en un espacio simbólico de estabilidad (Han, 2020, p. 12). Si la migración 

desestabiliza los referentes de hogar y comunidad, los rituales pueden ofrecer un anclaje, no 

tanto en el territorio geográfico, sino en la experiencia compartida del tiempo. Desde esta 

perspectiva, la agencia juvenil se entiende no solo como el acceso a derechos, sino como la 

95 



posibilidad de generar prácticas simbólicas que les permitan crear sentido y pertenencia allí 

donde lo espacial y lo territorial parecen insuficientes. 

Reichert (2017) describe la adolescencia como una etapa marcada por el 

cuestionamiento, la búsqueda de nuevos valores y el distanciamiento respecto a las 

trayectorias familiares, procesos que con frecuencia se manifiestan con rasgos de alienación 

o confrontación. En el caso de los jóvenes migrantes entrevistados, esta descripción adquiere 

una intensidad particular: a las transformaciones propias de la edad se suma la experiencia 

de una migración muchas veces impuesta. Las entrevistas muestran cómo esta doble 

condición no solo incrementa los cuestionamientos y defensas personales, sino que también 

potencia la emergencia de resiliencia y agencia. Los jóvenes no se limitan a reproducir 

caminos heredados, sino que forjan trayectorias con un “fuerte acento personal” frente a la 

adversidad, reafirmando su identidad en un contexto de tránsito y reconfiguración. 

El trabajo grupal también emerge como un elemento clave, como en la conversación 

entre B y C tras las entrevistas. Ese espacio colectivo permitió hablar de sus experiencias 

migratorias por primera vez, mostrando el potencial de los vínculos de apoyo mutuo en la 

construcción de resiliencia y agencia. El uso transversal de la música como “sitio seguro”, el 

dibujo como “terapia tremenda” y la escritura como ritual de liberación refuerzan esta función 

del arte como lugar de resignificación y elaboración de nuevas narrativas personales y 

colectivas. Esta dimensión coincide con lo que plantea Han (2021) al señalar que lo simbólico 

repercute en los niveles pre-reflexivos, emocionales y estéticos, generando un sympathos que 

produce lo común y hace posible el nosotros. En este sentido, las prácticas artísticas 

compartidas por los jóvenes no solo operan como recursos individuales de resiliencia, sino 

también como experiencias simbólicas que habilitan un sentir compartido, donde se construye 

comunidad a partir de la co-pasión y la creación de significados comunes. 

La noción de “huella”, en su polisemia y contrastes, se consolidó como un eje de la 

discusión. Mientras la “huella digital” funciona como mecanismo de control y estigmatización 

96 



en los sistemas migratorios, los jóvenes aspiran a dejar una “huella” ligada a “buenas 

acciones” y “aportes de conocimiento”. Tatío Pérez entiende la huella en el grabado como 

“mensajes” al mundo, y Bendel enfatiza su “individualidad”. Desde esta mirada, el grabado 

experimental se convierte en acto de resistencia, capaz de transformar un símbolo de control 

en una celebración de diversidad y agencia. 

Desde Falicov (2022) sabemos que los rituales permiten procesar la pérdida ambigua 

y reconfigurar vínculos. Las voces de A y B —que señalan la ausencia de “rituales de 

despedida”— confirman esta necesidad. En este marco, el grabado experimental opera como 

dispositivo ritual: organiza tiempos, gestos y cierres compartidos. 

No obstante, los hallazgos también matizan este planteamiento. Han (2012) describía 

la hiperconectividad y sobreexposición a imágenes como condición generalizada, pero los 

relatos contradicen esta hipótesis: lejos de vivir un exceso digital, los jóvenes lo experimentan 

de manera acotada y funcional —ligado al trabajo en C o a la comunicación familiar en A. 

Esta divergencia muestra que la mediación artística no debe pensarse solo como contrapunto 

al mundo digital, sino también como complemento allí donde lo digital no ocupa un lugar 

central en sus vidas. 

En esta línea, la propuesta de Bendel de incorporar herramientas digitales al grabado 

experimental resulta pertinente: tiende puentes entre ambos mundos sin renunciar a la 

profundidad reflexiva del proceso, confirmando la importancia de metodologías híbridas 

planteada por Canclini. Esta articulación entre tradición y contemporaneidad no sólo amplía 

las posibilidades expresivas, sino que también revela caminos para pensar la mediación 

artística como un espacio de intersección y creación de sentido. Desde aquí se desprenden 

las claves que orientan las conclusiones de este trabajo. 

 

 

97 



8. Conclusiones 

Finalizar esta investigación no significa ofrecer respuestas cerradas, sino reconocer la 

necesidad de seguir preguntándonos por los orígenes de la exclusión y por las posibilidades 

de integrar la diversidad en nuestras comunidades. La migración, lejos de ser una anomalía, 

constituye una constante en la historia humana; sin embargo, las fronteras y los dispositivos 

de control de los Estados-nación transforman esta experiencia en una marca de desigualdad, 

situando a unas personas “por encima” o “por debajo” de otras según su procedencia. 

Los relatos recogidos muestran que los jóvenes migrantes no eligieron partir: fueron 

empujados a dejar su tierra, su infancia y sus vínculos. Esto obliga a pensar en la importancia 

de visibilizar sus historias, pero también en la urgencia de crear espacios donde estas 

vivencias puedan resignificarse. La migración se configuró como un proceso complejo y no 

reducible a categorías binarias: no puede idealizarse como experiencia exclusivamente 

enriquecedora, ni reducirse a lo traumático o clausurante. Es un tránsito compuesto por 

etapas diversas —adaptación, retraimiento, apertura a nuevas culturas, deseo de 

pertenencia, reconfiguración identitaria— donde la expresión se vuelve necesidad vital. 

En este horizonte, la mediación artística —y en particular la práctica ritual y el grabado 

experimental— se revelan como herramientas capaces de habilitar lenguajes distintos, que 

acojan la huella migratoria sin reducirla a una categoría administrativa o a un dato estadístico. 

La investigación mostró que el grabado experimental funciona como un espacio donde lo 

individual y lo colectivo se entrelazan, promoviendo interacción, aprendizaje compartido y 

construcción de sentidos colectivos. 

Un aporte metodológico central fue constatar que las entrevistas no fueron solo un 

instrumento de recolección de datos, sino un ejercicio de escucha que permitió abrir la 

migración a una mirada situada y particular. Lo que emergió no fue una visión generalizable, 

sino la certeza de que cada experiencia migratoria es singular, única e irrepetible: como una 

huella. Este hallazgo señala que la escucha atenta y situada debe ser parte constitutiva de 

98 



cualquier proceso de mediación artística que busque acompañar, incluir y transformar desde 

las experiencias vividas. 

Los desafíos identificados giran en torno a equilibrar la propuesta de “producción 

lenta” con los lenguajes juveniles contemporáneos, así como a respetar la agencia individual 

en la visibilización de las historias, incluso cuando ello difiera del objetivo comunitario de 

sensibilización. Más que obstáculos, estos desafíos se convierten en claves metodológicas 

para orientar futuros talleres, conjugando lo digital y lo manual, lo individual y lo colectivo. 

Este camino, que al inicio se abrió a tientas, permitió ir ampliando la mirada hacia un 

horizonte reflexivo y transformador. La mediación artística nos desafía a dotar nuestra 

práctica profesional de mayor incidencia social, lo cual exige sistematizar experiencias, 

profundizar en la investigación y demostrar de manera cualitativa cómo el arte puede 

contribuir a transformar la realidad de las personas. 

Y cuando hablo de transformación, no me refiero solo a la vida de quienes migran. 

Una sociedad que es capaz de aceptar y celebrar la diversidad es una sociedad más libre, 

más justa y más solidaria, en la que lo que le falta a uno puede ser sostenido por lo que 

aporta el otro. Reconocernos a través del arte es, en este sentido, una opción viable y 

sostenible. Después de estas reflexiones, lo que interesa ahora es abrir camino a futuras 

acciones, donde el grabado experimental pueda convertirse en un proyecto concreto de 

mediación artística: un espacio ritual y creativo que acompañe, resignifique y potencie la voz 

de quienes migran, al mismo tiempo que transforme la mirada de la sociedad hacia la 

migración. 

 
 

99 



9.​ Propuesta de proyecto 
9.1​ Taller de grabado para jóvenes: deja tu huella 

He decidido titular la propuesta “Taller de grabado: deja tu huella” en lugar de “grabado 

experimental”, con el propósito de aproximar este lenguaje artístico a las y los jóvenes desde 

una denominación clara y accesible. El taller no está dirigido exclusivamente a jóvenes 

migrantes, sino que busca abrir un espacio inclusivo donde toda la comunidad juvenil pueda 

reflexionar y crear, favoreciendo una sensibilidad colectiva y el desarrollo de la empatía hacia 

los recorridos migratorios, siempre desde la experiencia artística y sin imponer contenidos de 

manera forzada. 

 

​ ​     Figura 9. Propuesta de afiche para taller. Fuente: elaboración propia. 

 

100 



9.2​ Objetivo general 

Fomentar la participación activa de jóvenes y adolescentes. Y fortalecer su capacidad 

de expresión simbólica y crítica mediante el grabado experimental. 

Objetivos específicos 

1.​ Facilitar que cada joven conecte con un tema significativo y deje su huella a través del 

grabado, explorando narrativas personales e identitarias en contraste con la 

inmediatez digital.​

 

2.​ Favorecer que las y los participantes se reconozcan como productores de saberes, 

fortaleciendo su agencia juvenil y valorando la diversidad cultural en un marco de no 

violencia.​

 

3.​ Convertir el taller en un dispositivo de visibilización que otorgue valor a las 

producciones juveniles y potencie su aporte a la comunidad. 

9.3​ Justificación 

Este taller surge a partir de los aprendizajes obtenidos del trabajo de campo realizado 

en la investigación a través de entrevistas. Uno de los hallazgos más relevantes fue la 

importancia de trabajar en espacios naturales de mezcla, como la escuela, donde se 

evidenció la necesidad de generar procesos de resignificación simbólica con grupos diversos 

de jóvenes —migrantes y no migrantes— en el contexto educativo de la ESO. Inspirados en 

la producción horizontal de conocimiento, se entiende que la diversidad de formas de 

conceptualizar el mundo enriquece la comprensión social y que es responsabilidad colectiva 

reconocer cómo las diferencias que todos encarnamos nombran y configuran lo que 

consideramos conocimiento valioso. 

101 



Los informes recientes del Observatorio de las Discriminaciones en Barcelona 

evidencian un aumento sostenido de incidencias vinculadas a la diversidad cultural, la lengua 

o el origen, lo que pone de manifiesto la urgencia de generar entornos educativos que 

trabajen activamente la convivencia y la no violencia desde una perspectiva inclusiva. En esta 

misma línea, aunque el sistema educativo catalán ha avanzado en el marco normativo de la 

educación inclusiva, el Síndic de Greuges señala que persisten dificultades para trasladar 

estos principios a la práctica cotidiana en las aulas. De ahí la importancia de proyectos que, 

como este taller, ofrezcan experiencias artísticas colectivas capaces de fortalecer el sentido 

de pertenencia, el reconocimiento mutuo y la construcción de vínculos en contextos marcados 

por la diversidad cultural. 

La propuesta apunta, por tanto, a fortalecer el sentido de pertenencia, la agencia 

juvenil y el intercambio cultural a través de una experiencia artística colectiva. La presentación 

de los resultados se organiza en torno a los tres objetivos específicos, que se concretan en la 

creación de un taller de grabado, concebido como un espacio para resignificar la huella y 

poner en práctica los hallazgos de la investigación. 

El primer elemento —y el más importante— es situar a las personas en el centro del 

proceso. Por esta razón, la fase inicial consistirá en acercarse a una comunidad escolar para 

conocer de manera directa las realidades y necesidades de los y las estudiantes de la ESO. 

La elección de la escuela como espacio de desarrollo responde tanto a lo expresado por la 

comunidad durante la investigación como a su condición de contexto idóneo para desplegar 

un proyecto que articule creación, reflexión y mediación artística. 

Duración 

El taller está pensado para desarrollarse en bloques de 1 hora y 30 minutos, un 

formato que se ajusta bien a la organización horaria de los centros de secundaria. Esta 

propuesta permite contar con un tiempo continuado que no interfiere con las clases 

102 



curriculares y que puede encajar en las franjas destinadas a actividades complementarias o 

proyectos especiales. 

Cantidad de sesiones 

Se plantea un ciclo de 12 a 15 sesiones, una vez por semana, lo que permite dar al 

proceso la continuidad suficiente para instalar un clima de confianza, avanzar desde la 

exploración inicial hacia un trabajo más profundo y cerrar con una producción compartida. 

Este rango asegura la profundidad necesaria para que el taller deje huella en los y las 

participantes, pero sin prolongarse en exceso, de modo que siga siendo viable en el 

calendario escolar y sostenible en la participación del grupo. Al mismo tiempo, se contempla 

cierta flexibilidad para ajustar la duración a la disponibilidad concreta de cada centro 

educativo, manteniendo el equilibrio entre profundidad del proceso y factibilidad institucional. 

9.4​ Metodología 

La propuesta metodológica del taller se organiza a partir de una estructura que se 

repite en cada sesión, retomando la dimensión cíclica como forma de dar continuidad y 

sentido de pertenencia. La reiteración de ciertas dinámicas iniciales y finales busca que el 

taller se configure como un espacio seguro, un lugar-hogar donde las y los jóvenes puedan 

habitar con confianza, reconocer la importancia del tiempo compartido y dar forma a sus 

procesos de creación desde una atmósfera contenida. 

Otro eje metodológico fundamental es la escucha activa y la construcción de 

dinámicas participativas que permitan acoger las inquietudes, intereses y experiencias de los 

y las participantes. El taller se concibe no como un espacio donde se imponen temas, sino 

como un dispositivo flexible en el que las voces juveniles orientan el rumbo del trabajo 

artístico, respetando siempre la participación voluntaria en las sesiones y actividades 

específicas. De este modo, se promueve la agencia de cada joven y se fortalecen procesos 

colectivos de diálogo y reconocimiento mutuo. 

103 



Asimismo, se propone integrar prácticas de conexión con el cuerpo, tanto individual 

como grupal, para favorecer la atención, la concentración y la disposición al trabajo creativo. 

El cuerpo se entiende aquí como lugar de memoria, expresión y encuentro; su activación 

simbólica aporta a la construcción de un clima común que sostiene el proceso artístico. Estas 

dinámicas corporales, junto con la creación gráfica, constituyen el contenedor atmosférico del 

taller, potenciando su carácter sensible, participativo y comunitario. 

En relación con el trabajo gráfico, la metodología contempla una introducción paulatina 

a las técnicas de grabado, priorizando en las primeras sesiones el juego, la exploración libre y 

la creatividad antes que el resultado técnico. Se busca que el medio funcione inicialmente 

como un recurso para soltar tensiones, favorecer la experimentación y generar confianza en 

el hacer, más que como una disciplina cerrada en su formalidad. 

A medida que el grupo se familiarice con los materiales y procesos, el grabado se irá 

presentando como un lenguaje simbólico que permite trabajar con la memoria visual y con las 

huellas personales que cada participante trae consigo. Este tránsito desde la exploración 

lúdica hacia una mayor profundidad expresiva será acompañado de dinámicas que inviten a 

reconocer los propios recorridos y a compartirlos en un entorno cuidado. El proceso se orienta 

a que cada joven encuentre, en la materialidad del grabado, un soporte donde elaborar su 

propia narrativa y, al mismo tiempo, dialogar con la diversidad de miradas presentes en el 

grupo. 

9.5​ Estructura de una sesión 

Apertura y activación​

Espacio inicial de palabra y/o expresión para situarnos y dar inicio al encuentro, 

acompañado de una dinámica lúdica o corporal que abra la confianza y la atención. 

Creación​

 Tiempo central de trabajo gráfico y exploración personal y colectiva. 

104 



Conversación y cierre​

 Puesta en común de procesos, ideas o sensaciones, finalizando con una breve acción 

compartida que recoja lo vivido antes de despedirse. 

9.6​ Etapas del proceso 

1.​ Reconocimiento y aproximación al grabado​

 Inicio del taller orientado a crear una atmósfera segura y de cuidado, irnos 

reconociendo y escuchando las voces de las y los participantes, a través de las 

primeras exploraciones con la técnica . 

2.​ Exploración de la huella personal​

 Desarrollo de procesos donde cada joven conecta con temas propios y los traslada a 

un lenguaje gráfico. 

3.​ Proyecto compartido​

 Cierre del ciclo con una producción colectiva destinada a circular en la comunidad 

educativa o en el espacio público. 

 

            Tabla 3. Sesiones ejemplificadoras del proceso. Fuente: elaboración propia.  

105 



 

9.7​ Equipo de trabajo 

Mediadora artística​

Responsable de la conducción general del taller y del diseño metodológico. Coordina 

las dinámicas de creación, las instancias de diálogo y el acompañamiento a las y los 

jóvenes durante todo el proceso. 

Asistente de taller​

Apoya la gestión práctica de las sesiones (materiales, logística, acompañamiento de 

los grupos) y colabora en la documentación de avances y necesidades que surjan en 

el transcurso del proyecto. 

Asesoría psicológica​

 Profesional que realiza un seguimiento en segundo plano del proceso grupal. Su rol 

es preventivo y de acompañamiento, interviniendo solo de manera puntual si se 

detectan situaciones que requieran atención específica. Además, aporta orientación al 

equipo en cuanto a contención emocional y clima grupal. 

Audiovisualista​

Persona encargada del registro audiovisual del proceso. Su trabajo permite 

documentar la experiencia de forma respetuosa, generando un material de valor tanto 

para la evaluación cualitativa del taller como para la socialización de resultados en la 

comunidad educativa. 

9.8​ Resultados esperados 

El taller busca generar un impacto en tres dimensiones principales: 

Expresiva y simbólica: que las y los jóvenes encuentren en el grabado un medio para 

expresar sus vivencias, emociones y miradas, fortaleciendo su capacidad de representación 

106 



simbólica.​

​ Relacional y comunitaria: que el proceso contribuya a la construcción de vínculos de 

confianza, reconocimiento mutuo y valoración de la diversidad cultural dentro del grupo.​

​ Institucional y social: que la producción final visibilice las voces juveniles en la escuela 

y, eventualmente, en el espacio público, promoviendo la convivencia y la no violencia.​

Para valorar si estos resultados se alcanzan, no basta con el mero desarrollo del taller: se 

requiere un sistema de retroalimentación constante que sitúe a las y los jóvenes en el centro y 

permita verificar de manera cualitativa los cambios en su participación y capacidad de 

expresión. 

En este sentido, se plantean las siguientes estrategias: 

1.​ Momentos de diálogo al inicio y cierre de cada sesión. Espacios breves de palabra 

colectiva donde los y las participantes puedan expresar cómo llegan, qué expectativas 

tienen y cómo se han sentido durante la jornada. Estas instancias permiten identificar 

transformaciones en su disposición a participar y en la forma de comunicar sus 

experiencias.​

 

2.​ Instrumentos de recogida de información cualitativa:​

 

Registro audiovisual: documentación de fragmentos del proceso creativo y de 

los momentos colectivos, como recurso para analizar la evolución del grupo y 

la construcción de significados compartidos.​

Encuestas breves de percepción: aplicadas al inicio y al final del taller, con 

preguntas abiertas y cerradas, para recoger expectativas, aprendizajes y 

experiencias.​

Autoevaluaciones creativas: ejercicios sencillos (dibujos, palabras clave, col) 

donde los y las jóvenes expresen cómo perciben el taller y el espacio. 

107 



3.​ Entrevistas o conversaciones grupales voluntarias. Ofrecidas solo a quienes deseen 

profundizar en su experiencia, con el fin de recoger testimonios más detallados sin 

generar presión.​

 

4.​ Devolución al grupo. A partir de la información recogida, se compartirán con las y los 

participantes las principales conclusiones, validando su protagonismo en la 

construcción del proceso y reforzando la idea de que sus aportaciones tienen un valor 

real. 

En síntesis, esta propuesta de taller busca ofrecer a las y los jóvenes un espacio de 

diálogo, reconocimiento y creación. Más que enseñar una técnica, pretende abrir un territorio 

donde cada huella personal se encuentre con otras, configurando un proceso colectivo de 

expresión y pertenencia que aporte a la construcción de comunidades más inclusivas. 

 

 

108 



10.​ Referencias bibliográficas  

 

Abaroa, V. (2024). Grabados que (se) integran (al) silencio. Artishock Revista. 

https://artishockrevista.com/2024/07/04/grabados-que-se-integran-al-silencio/  

Acaso, M. (2017). Art Thinking: Cómo el arte puede transformar la educación. Paidós 

Educación. 

Achotegui, J. (2009). Migración y salud mental: El síndrome del inmigrante con estrés crónico 

y múltiple (Síndrome de Ulises). Universidad de Barcelona.  

ACNUR. (s.f.). Situación de Venezuela. Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los 

Refugiados. https://www.acnur.org/emergencias/situacion-de-venezuela 

Augé, M. (1993). Los no lugares. Espacios del anonimato: Una antropología de la 

sobremodernidad. Gedisa. 

Baudrillard, J. (1981). Simulacros y simulación. Editorial Pre-Textos. 

Becker Gana, B. (1996). La historia del grabado en Chile: desde sus orígenes al Taller 99. 

Tesis. Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago, Chile. 

https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-124598.html?utm_source=chatgpt.com 

Beirak, J. (2022). Cultura ingobernable: De la cultura como escenario de radicalización 

democrática y de las políticas que lo fomentan. Editorial Planeta. 

Boss, P. (2000). Ambiguous Loss: Learning to Live with Unresolved Grief. Harvard University 

Press. 

Centro Cultural La Moneda. (s.f.). Pájaros nativos: Orfebrería básica en aluminio – Tatío Pérez 

Díaz. https://www.cclm.cl/actividades/pajaros-nativos-orfebreria-basica-en-aluminio/ 

109 

https://artishockrevista.com/2024/07/04/grabados-que-se-integran-al-silencio/
https://www.acnur.org/emergencias/situacion-de-venezuela
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-124598.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.cclm.cl/actividades/pajaros-nativos-orfebreria-basica-en-aluminio/


Corona Berkin, S. (2020). Producción horizontal del conocimiento. Bielefeld University Press / 

transcript Verlag. https://doi.org/10.14361/9783839449745 

Corporación Cultural El Taller 99. (1998). Santiago, Chile: LOM Editores. 

https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-124545.html 

Dekocker, K. M. (2018). La comunidad venezolana en España: De una estrategia migratoria 

de reproducción social a una creciente pobreza emergente. En J. Koechlin & J. Eguren 

Rodríguez (Eds.), El éxodo venezolano: entre el exilio y la emigración. OBIMID, Observatorio 

Iberoamericano sobre Movilidad Humana, Migraciones y Desarrollo  

Escuela de Arte UC. Alejandra Bendel. Pontificia Universidad Católica de Chile. 

https://escuelaarte.uc.cl/docentes/alejandra-bendel/ 

España. (2018). Ley Orgánica 3/2018, de 5 de diciembre, de Protección de Datos Personales 

y garantía de los derechos digitales. Bolet 

Esteban, M. B. (2023). Desarrollo del sentido de agencia humana en la infancia y la 

adolescencia mediante experiencias participativas: contextos posibilitadores y cualidades 

agénticas. Bordón. Revista de Pedagogía, 75(2), 143–158. 

https://doi.org/10.13042/Bordon.2023.96787 

Falicov, C. (2022, junio 29). Migración, pérdida ambigua y rituales. Red Sistémica. 

https://www.redsistemica.ar/2022/06/29/migracion-perdida-ambigua-y-rituales/ 

Fontcuberta, J. (2016). La furia de las imágenes. Galaxia Gutenberg. 

García Canclini, N. (2004). Diferentes, desiguales y desconectados: Mapas de la 

interculturalidad. Gedisa. 

Hablarenarte. (2025, febrero). CONJUNCIONES. Primer encuentro de mediación cultural en 

la educación superior. https://www.hablarenarte.com/uploads/proyectos/543_2311.pdf 

110 

https://doi.org/10.14361/9783839449745
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-124545.html
https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-124545.html
https://escuelaarte.uc.cl/docentes/alejandra-bendel/
https://escuelaarte.uc.cl/docentes/alejandra-bendel/
https://doi.org/10.13042/Bordon.2023.96787
https://doi.org/10.13042/Bordon.2023.96787
https://www.redsistemica.ar/2022/06/29/migracion-perdida-ambigua-y-rituales/
https://www.redsistemica.ar/2022/06/29/migracion-perdida-ambigua-y-rituales/
https://www.hablarenarte.com/uploads/proyectos/543_2311.pdf


Han, B.-C. (2020). La desaparición de los rituales: Una topología del presente. Herder. 

Henao Castrillón, K. J. (2025). La biometría como un dispositivo de control de las migraciones 

en las Américas. Revista Común. 

https://revistacomun.com/blog/la-biometria-como-un-dispositivo-de-control-de-las-migraciones

-en-las-americasreflexiones-en-torno-al-tapon-del-darien/ 

Hunt, P., & Rodríguez, R. (2024). Pedagogía de la expresión. WePrint. 

Ingold, T. (2018). La vida de las líneas. Ediciones Universidad Alberto Hurtado. 

Irwin, R. L. (2004). A/r/tography: Rendering self through arts-based living inquiry. Vancouver: 

Pacific Educational Press. 

Liebel, M. (2019). Las infancias transnacionales desde las perspectivas postcolonial y 

decolonial. Autoctonía. Revista de ciencias sociales e historia, 3(2), 97–110. 

https://doi.org/10.23854/autoc.v3i2.134 

Lorente Bilbao, E. (2022). Cuerpo, huella y performance: Coreografías de la mirada. AusArt, 

11(1), 105–113. https://doi.org/10.1387/ausart.24240 

Meirieu, P. (2013). Frankestein educador. Editorial Laertes. 

Memoria Chilena. (s. f.). Taller 99. Biblioteca Nacional de Chile. 

https://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-94370.html 

Moreno González, A. (2016). La mediación artística: Arte para la transformación social, la 

inclusión social y el trabajo comunitario. Octaedro. 

Moreno González, A., Usán, S., Criado, C., & Santaforentina, A. (2013). Transitando 

identidades. La mediación artística en el proceso de rehabilitación de personas con 

problemas de adicciones. Cuadernos de Trabajo Social, 26(2), 445–454. 

https://hdl.handle.net/2445/166482 

111 

https://revistacomun.com/blog/la-biometria-como-un-dispositivo-de-control-de-las-migraciones-en-las-americasreflexiones-en-torno-al-tapon-del-darien/
https://revistacomun.com/blog/la-biometria-como-un-dispositivo-de-control-de-las-migraciones-en-las-americasreflexiones-en-torno-al-tapon-del-darien/
https://revistacomun.com/blog/la-biometria-como-un-dispositivo-de-control-de-las-migraciones-en-las-americasreflexiones-en-torno-al-tapon-del-darien/
https://doi.org/10.23854/autoc.v3i2.134
https://doi.org/10.23854/autoc.v3i2.134
https://doi.org/10.1387/ausart.24240
https://hdl.handle.net/2445/166482
https://hdl.handle.net/2445/166482


Mörsch, C. (2015). Contradecirse una misma: La educación en museos y mediación educativa 

como práctica crítica. En A. Cevallos & A. Macaroff (Eds.), Contradecirse una misma. Museos 

y mediación educativa crítica (pp. 10–21). Fundación Museos de la Ciudad. 

Nin-Blanco, R. (2016). Jóvenes, migraciones y exclusión social: Miradas y dispositivos para la 

intervención social en el ámbito catalán (Tesis doctoral, Universidad Nacional de Educación a 

Distancia, Madrid, España). https://hdl.handle.net/20.500.14468/19303 

Observatorio de las Discriminaciones en Barcelona. (2025, julio). Informe del Observatorio de 

las Discriminaciones en Barcelona 2024. Ayuntamiento de Barcelona. 

https://ajuntament.barcelona.cat/dretsidiversitat/sites/default/files/InformeDiscriminacions2024

_Online_CAST.pdf 

Padilla, B. (2025). Decolonizing migration studies. Comparative Migration Studies, 13, Article 

44. https://doi.org/10.1186/s40878-025-00461-z 

Planella, J. (2017). Pedagogías sensibles. Sabores y saberes del cuerpo y la educación. 

Barcelona: Edicions de la Universitat de Barcelona.  

Padrón. (s.f.). Venezolanos en Barcelona. https://padron.com.es/venezolanos-en-barcelona/ 

Pereira-Perdomo, Penélope, & Zúñiga-Iturra, Bryan. (2020). Sentido De Agencia Y Sus 

Disrupciones En La Depresión: Una Perspectiva Interdisciplinar. Límite (Arica), 15, 8. Epub 28 

de diciembre de 2020.https://dx.doi.org/10.4067/s0718-50652020000100208 

Pérez, Tatío. @tatio.taller. (s.f.). Instagram. https://www.instagram.com/tatio.taller/ 

Reichert, E. (2015). Infancia, la edad sagrada: Años sensibles en que nacen las virtudes y los 

vicios humanos. Ediciones La Llave. 

Siglo XXi Editores (s.f). Violeta Quiroga https://sigloxxieditores.com/autor/violeta-quiroga  

112 

https://hdl.handle.net/20.500.14468/19303
https://ajuntament.barcelona.cat/dretsidiversitat/sites/default/files/InformeDiscriminacions2024_Online_CAST.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://ajuntament.barcelona.cat/dretsidiversitat/sites/default/files/InformeDiscriminacions2024_Online_CAST.pdf
https://ajuntament.barcelona.cat/dretsidiversitat/sites/default/files/InformeDiscriminacions2024_Online_CAST.pdf
https://doi.org/10.1186/s40878-025-00461-z
https://padron.com.es/venezolanos-en-barcelona/
https://dx.doi.org/10.4067/s0718-50652020000100208
https://www.instagram.com/tatio.taller/
https://sigloxxieditores.com/autor/violeta-quiroga


Síndic de Greuges de Cataluña. (2025, febrero). L’educació inclusiva a Catalunya [Informe]. 

Síndic de Greuges de Cataluña. 

https://www.theioi.org/ioi-news/current-news/el-sindic-de-greuges-de-cataluna-publico-un-infor

me-sobre-la-educacion-inclusiva-en-cataluna 

Universitat de Barcelona. (2019). Codi ètic d’integritat i bones pràctiques en recerca. 

Universitat de Barcelona. 

 

 

113 

https://www.theioi.org/ioi-news/current-news/el-sindic-de-greuges-de-cataluna-publico-un-informe-sobre-la-educacion-inclusiva-en-cataluna?utm_source=chatgpt.com
https://www.theioi.org/ioi-news/current-news/el-sindic-de-greuges-de-cataluna-publico-un-informe-sobre-la-educacion-inclusiva-en-cataluna?utm_source=chatgpt.com
https://www.theioi.org/ioi-news/current-news/el-sindic-de-greuges-de-cataluna-publico-un-informe-sobre-la-educacion-inclusiva-en-cataluna?utm_source=chatgpt.com


11.​ Anexos 

Anexo 1.​ Modelos de consentimiento para entrevista 
 

Fecha: __________ 

 

 

Yo, ___________________________________________, declaro que he sido informado/a 

sobre el objetivo y condiciones de la investigación “Grabado experimental como herramienta 

para el reconocimiento de identidades y saberes de juventudes migradas”, llevada a cabo por 

Adriana Castro Hunt, en el contexto de su trabajo final del máster de “Mediación artística” de 

la Universitat de Barcelona.  

He comprendido que mi participación es voluntaria, que puedo retirarme en cualquier 

momento y que mis respuestas serán confidenciales y anónimas. 

A través del presente documento, autorizo el uso de mis datos para fines académicos y/o de 

divulgación científica. 

Firma participante investigación: _______________ 

 

Firma estudiante máster: ____________________ 

 

 

 

 

114 



Fecha: __________ 

 

 

Yo, ___________________________________________, declaro que he sido informado/a 

sobre el objetivo y condiciones de la investigación “Grabado experimental como herramienta 

para el reconocimiento de identidades y saberes de juventudes migradas”, llevada a cabo por 

Adriana Castro Hunt, en el contexto de su trabajo final del máster de “Mediación artística” de 

la Universitat de Barcelona.  

He comprendido que mi participación es voluntaria, que puedo retirarme en cualquier 

momento y que mis respuestas serán públicas. 

A través del presente documento, autorizo el uso de mis datos para fines académicos y/o de 

divulgación científica. 

 

 

Firma participante investigación: _______________ 

 

Firma estudiante máster: ____________________ 

 

 

 
 
 

115 



Anexo 2.​ Guiones de entrevistas 

I.​ Jóvenes migrantes de Venezuela 

1.- Cuéntame de ti y de tus intereses.  ¿Qué te gusta hacer en tu tiempo libre? ¿Qué tipo de 

música te gusta? (rompehielo) 

 2.- ¿Hace cuánto migraste a Barcelona y cómo ha sido tu camino desde entonces? 

3.- ¿Migraste sola/o o con alguien? ¿Tienes alguna red de apoyo actualmente en Barcelona? 

4.- ¿Te sientes parte de algún grupo o comunidad? ¿Cómo lo vives y qué intereses 

comparten? 

5.- ¿Qué cosas sientes que has perdido o dejado atrás?  ¿Y qué cosas has ganado? 

6.- ¿Qué significa para ti estar “en tránsito” o vivir entre dos lugares? 

7.- ¿Te hace falta un ritual de despedida de algún lugar, familiar o amigo? 

8.- ¿Qué rituales te ayudan a procesar la experiencia de migrar? (Por ejemplo: escribir cartas 

o canciones, celebrar por Zoom…) 

9.- ¿Tienes alguna forma de expresarte que te ayude a contar o comprender lo que vives? 

 (dibujar, escribir, bailar, cantar, hacer videos, etc.) 

10.- ¿Qué lugar ocupa el arte o la creatividad en tu vida actual? 

11.- ¿Has participado últimamente en talleres de arte? 

12.- Si has participado en alguno, ¿has sentido que tú tienes espacio para expresarte 

libremente o creativamente? ¿O han sido espacios más dirigidos a ejecutar instrucciones? 

(Pausa) 

116 



13.-¿Te gustaría que la gente conozca tu historia? 

14.- ¿Cómo defines dejar huella? 

15.-Si pudieras dejar un “rastro” o “huella” de tu historia para otros, ¿cómo lo harías? 

16.- ¿Qué papel juego el mundo digital en tu vida actualmente? ¿Te ayuda a mantener 

vínculos, a expresarte o a compartir tu historia? 

17.- ¿Cómo te hace sentir el mundo digital? ¿Alguna vez te genera ansiedad o la necesidad 

de desconectarte? 

18.- ¿Se nos queda algo en el tintero? ¿Quisieras agregar algo más que te parezca 

relevante? 

 

II.​ Entrevista a artistas/profesoras de grabado  

a)​ Alejandra Bendel 

1.-¿Cómo llegaste al grabado experimental y a desarrollar tu metodología particular? 

2.-Participando y observando tus clases, me di cuenta que comienzas con las mismas 

técnicas para todos, pero a medida que va emergiendo el universo simbólico de cada 

participante, les vas proponiendo trabajar de maneras diferentes, innovando con materiales o 

mecanismos. ¿Cómo describes ese recorrido? ¿Cada quien tiene sus tiempos? 

3.-¿Cómo percibes la singularidad de tus estudiantes? ¿Qué es para ti fundamental en el 

proceso de acompañamiento? 

4.-¿Cómo te acercas a los procesos creativos de tus estudiantes? ¿Qué es fundamental para 

ti en ese proceso? 

117 



5.-¿Podrías compartirnos tu noción de huella en relación al grabado? 

6.-¿Qué cualidades del grabado crees que lo hacen útil para expresar vivencias personales o 

colectivas? 

7.-¿Cómo te relacionas con el error, el accidente y la repetición en el grabado? 

8.-¿Cómo ha sido tu experiencia dictando talleres a jóvenes? ¿En qué crees que ayuda al 

desarrollo de la identidad un taller de grabado experimental? 

9.-¿Qué dificultades u obstáculos consideras a tener en cuenta para trabajar el grabado con 

jóvenes? 

(Pausa) 

10.-¿Consideras el grabado como un ritual? ¿Cómo describirías el ritual del grabado? 

11.-¿Qué valor tiene para ti el uso de diferentes objetos en el grabado? 

12.-¿Qué dificultades observas en el trabajo? 

13.-¿Qué bibliografía recomiendas para el estudio del grabado? ¿Y en específico del grabado 

experimental? 

14.- ¿Se nos queda algo en el tintero? ¿Quisieras agregar algo más que te parezca 

relevante? 

b)​ Tatío Pérez 

1. ¿Cómo llegaste al grabado experimental y a desarrollar tu metodología particular de 

enseñanza? 

2. ¿Qué es para ti el grabado experimental?¿Qué lugar ocupa la experimentación en tus 

talleres? 

118 



3. ¿Qué herramientas o materiales consideras esenciales en tu forma de enseñar grabado 

experimental? ¿Incorporas las herramientas digitales? 

4. ¿Qué significa para ti el uso de objetos cotidianos en el proceso de grabado y cómo 

influyen en el lenguaje visual que propones?  

5. ¿Cómo percibes y acompañas la particularidad  de cada estudiante dentro del marco de 

una técnica colectiva como el grabado?  

6. ¿Qué estrategias usas para atraer y sostener la atención de niños y jóvenes en los 

talleres?  

(Pausa) 

7.- Qué valores, o habilidades emocionales crees tú que se pueden desarrollar en los talleres 

de grabado experimental ?  

7. ¿Consideras tus talleres como espacios de producción lenta de imágenes o enseñas 

también técnicas express? ¿Por qué? ¿Cómo te relacionas con las herramientas digitales? 

¿Por qué crees que la técnica del grabado artesanal prevalece frente al desarrollo de otras 

tecnologías?  

8. ¿Cómo equilibras en tus talleres la enseñanza técnica con el estímulo a la creatividad 

individual?  

9. ¿En qué medida consideras al error o al accidente como parte del proceso creativo en el 

grabado? 

10. ¿Qué duración cronológica tienen tus talleres con niños y jóvenes, cómo estructuras ese 

tiempo pedagógicamente? ¿De cuantas sesiones?  

11.- Además de la premisa de Grabado Experimental, trabajas con otros ejes temáticos en tus 

talleres de grabado ? ¿cuáles? (grabado verde) 

119 



12. ¿Qué desafíos específicos encuentras al trabajar con jóvenes en procesos de grabado 

experimental y cómo los abordas metodológicamente? 

13. ¿Qué valor simbólico le das a la noción de "huella" en el grabado?  

14. ¿Cómo es para ti la relación entre lo colectivo o común y una propuesta más individual en 

cada estudiante?  

15. ¿Dirías que el grabado tiene un componente ritual en tu práctica y en la con tus 

estudiantes? ¿Cómo lo describirías?  

16. ¿Qué bibliografía o referentes recomendarías para quien quiere profundizar en grabado 

experimental desde una mirada pedagógica o metodológica?  

17.- ¿Se nos queda algo en el tintero? ¿Quisieras agregar algo más que te parezca 

relevante? 

III.​ Entrevista a mediadora, investigadora, especialista en el trabajo con jóvenes 

migrantes.  

1.-¿Qué elementos considera clave en el acompañamiento psicosocial de jóvenes migrantes 

en situación de desarraigo o espera de regularización? 

2.-Desde su perspectiva, ¿cómo afectan las políticas de control y documentación (como el 

registro de huellas) al desarrollo de una identidad propia y autónoma en adolescentes 

migrantes? 

3.-¿Cómo se puede acompañar desde lo institucional la construcción de autonomía sin 

reproducir lógicas asistencialistas o de control? 

4.-¿Qué papel juegan el tiempo, la espera y la incertidumbre en la subjetividad migrante, 

especialmente en niñas, niños y adolescentes? 

120 



5.-¿Qué lugar ocupa el cuerpo como territorio simbólico en las prácticas artísticas y de 

mediación que vienes desarrollando? 

(Pausa) 

6.-¿Cree que puede pensarse el arte —especialmente en formatos como el grabado— como 

una forma de ritual simbólico que permita reescribir la experiencia migrante? 

7.-¿Qué importancia tiene ofrecer espacios seguros donde jóvenes puedan narrar su historia 

sin ser reducidos a su condición migrante? 

8.-¿Cómo ves los procesos de desestigmatización de las y los jóvenes migrantes en relación 

a la sociedad? 

9.- ¿Se nos queda algo en el tintero? ¿Quisieras agregar algo más que te parezca relevante? 

121 


	​      Figura 1. Taller de grabado experimental de Tatío Pérez. Fuente: Pérez, 2025. 
	Índice  
	Índice de figuras y tablas 

	1.​Introducción y justificación  
	 
	The Cave of Forgotten Dreams (Werner Herzog, 2015) 
	2.​Marco Teórico 
	2.1.1​Los tránsitos de adolescentes migrantes 
	2.1.3​El arte como territorio de encuentro 
	2.2​De la post-fotografía al grabado 
	 
	2.2.1 El grabado experimental  
	2.3.1 La experiencia artística 
	2.3.2 La simbolización en la migración 
	2.3.3​Construcción de agencia 
	2.3.4 Caminar y dibujar 
	 
	3.​Objetivos  
	3.1 Objetivo general: explorar el grabado experimental como herramienta para visibilizar y resignificar las identidades y saberes de adolescentes y jóvenes migrantes 
	3.2 Objetivos específicos 
	4.​Marco metodológico  
	4.1​ Población 

	 
	4.2​Muestra  
	4.3​Consideraciones éticas 
	4.4​Estrategia de análisis de datos 
	4.5​Limitaciones de esta investigación 
	 
	5.​Diseño de la investigación  
	En este apartado se detalla el recorrido que guió el desarrollo de la investigación. La intención es mostrar, paso a paso, cómo se fue construyendo el proceso: 
	5.1​Identificación de la pregunta de investigación  
	5.2​Selección de la muestra  
	5.4​Invitación a las y los participantes 
	5.5​Desarrollo de las entrevistas  
	5.6​Análisis e interpretación de los hallazgos  
	6.​Resultados 
	6.2.1 ¿Cuáles son las necesidades expresivas de los jóvenes migrantes venezolanos? 
	6.2.1.1 Impacto emocional y resiliencia 
	6.2.1.2 Construcción de identidad y sentido de pertenencia en el tránsito 
	6.2.1.3 Voces que interpelan a la sociedad 

	6.2.1.4 El arte y las prácticas creativas como vías de expresión y ritual 
	6.2.1.5 Experiencias en talleres de arte y visibilización de saberes 
	6.2.1.6 La noción de huella 
	6.2.1.7 Diversidad cultural y memoria migratoria en Venezuela 
	 
	6.2.2 Objetivo 2: El grabado experimental  como herramienta de mediación  
	6.2.2.2 Enfoque metodológico (Alejandra Bendel) 
	6.2.2.3 Materialidades y recursos (Tatío Pérez) 
	6.2.3.1 La experiencia de migrar 
	 
	6.2.3.5 Pérdida ambigua y trabajo grupal 
	Pautas generales para un programa de mediación artística basada en el grabado experimental con adolescentes y jóvenes migrantes 
	 
	 

	 
	7. Discusión 
	 
	8. Conclusiones 
	 
	9.​Propuesta de proyecto 
	 
	9.2​Objetivo general 
	Objetivos específicos 
	9.3​Justificación 
	Duración 
	Cantidad de sesiones 
	9.4​Metodología 
	9.5​Estructura de una sesión 
	9.6​Etapas del proceso 
	9.7​Equipo de trabajo 
	Mediadora artística​Responsable de la conducción general del taller y del diseño metodológico. Coordina las dinámicas de creación, las instancias de diálogo y el acompañamiento a las y los jóvenes durante todo el proceso. 
	Asistente de taller​Apoya la gestión práctica de las sesiones (materiales, logística, acompañamiento de los grupos) y colabora en la documentación de avances y necesidades que surjan en el transcurso del proyecto. 
	Asesoría psicológica​ Profesional que realiza un seguimiento en segundo plano del proceso grupal. Su rol es preventivo y de acompañamiento, interviniendo solo de manera puntual si se detectan situaciones que requieran atención específica. Además, aporta orientación al equipo en cuanto a contención emocional y clima grupal. 
	Audiovisualista​Persona encargada del registro audiovisual del proceso. Su trabajo permite documentar la experiencia de forma respetuosa, generando un material de valor tanto para la evaluación cualitativa del taller como para la socialización de resultados en la comunidad educativa. 
	9.8​Resultados esperados 

	10.​Referencias bibliográficas  
	11.​Anexos 
	 


